
A dignidade (da pessoa) humana 
Augusto César Leite de Carvalho 

Publicado em 09/2009. Elaborado em 08/2009. 

Palavras-chave: dignidade – princípio – dignidade humana – pessoa humana 

Sumário: 1. Introdução ao tema dignidade humana; 2. A importante contribuição do positivismo 
jurídico; 3. A adoção do princípio da dignidade na relação entre capital e trabalho. 4. À guisa de 
conclusão. 

 

1. Introdução ao tema dignidade humana  

Uma tarefa deveras interessante seria a de identificar os direitos sociais que salvaguardariam, em 
qualquer sítio onde se realizasse o labor humano, as condições de trabalho mínimas, abaixo das 
quais não haveria trabalho digno. Estaríamos a contrastar a diversidade das pautas de direitos 
sociais com a necessária transcendentalidade de um atributo que é imanente ao gênero humano em 
qualquer atmosfera cultural, qual seja, a dignidade. 

Embora se alardeie o seu caráter difuso ou impreciso, o conceito dignidade humana não pode ser 
simplesmente sublimado, antes se exigindo a depuração de seu possível significado, a sua latitude 
conceitual. E é assim, sobremodo, quando se pretende distinguir, propriamente, a dignidade da 
pessoa humana, atentando-se, então, para o que se dirige, nessa expressão particularista, ao 
homem concreto e individual, à sua realidade idiossincrática, inextensível desde logo a toda a 
humanidade [01]. 

Ainda no plano semântico, nota-se que a palavra dignidade possui tríplice sentido, pois qualifica, 
à primeira vista, um modo de proceder e também a pessoa que assim procede: o sujeito é digno 
porque se comporta dignamente. O seu terceiro sentido – que nos interessa de imediato – não 
deriva de uma conduta, nem mesmo de um padrão de conduta, senão de uma qualidade inerente ao 
ente, homem ou mulher, não importando seu modo de conduzir-se. A dignidade da pessoa humana 
é, já agora, um pressuposto de qualquer conduta, um limite externo e de caráter tutelar imposto à 
ação. 

Estende-se esse limite ao mundo potencial dos contratos, vale dizer, à esfera de liberdade – que 
tem, paradoxalmente, também a dignidade humana como fundamento. Talvez por isso, e com 
alguma fineza de espírito, Flauber nos teria provocado: "Que é, pois, a igualdade, se não a negação 
de toda liberdade, de toda superioridade e até da Natureza mesma?" [02]. 

Daí se depreende uma evidente correlação lógica: se a dignidade é uma qualificação comum a 
todos os seres humanos, a sua realização normativa terá sempre a igualdade como um pressuposto. 
As pessoas seriam igualmente dignas. Isso nos remeteria a uma concepção de igualdade material 
bastante afinada com o ideário da Ilustração e aparentemente estranha a uma evolução dos estudos 
filosóficos que vem resultando no resgate do sujeito. 

É como se tivéssemos uma porção de humanidade que nos faria credores do mesmo tratamento, 
não obstante as nossas pontuais dessemelhanças. Nesse bocado de gente residiria nossa intangível 
dignidade, vale dizer, a dignidade da pessoa humana – que se reporta, ao dizer de Jorge Miranda, 
"a todas e cada uma das pessoas e é a dignidade da pessoa individual e concreta" [03]. 



A questão, uma vez mais, se renova: seria possível delimitar, exempli gratia por meio da 
enumeração dos direitos fundamentais, a parcela inviolável de direitos que nos conferiria 
identidade? Assim se referiu Boaventura Souza Santos: 

Temos o direito a ser iguais quando a nossa diferença nos inferioriza; e temos o direito a ser 
diferentes quando a nossa igualdade nos descaracteriza. Daí a necessidade de uma igualdade que 
reconheça as diferenças e de uma diferença que não produza, alimente ou reproduza as 
desigualdades. [04] 

Com igual sentido, Bobbio adverte que "o próprio homem não é mais considerado como ente 
genérico, ou homem em abstrato, mas é visto na especificidade ou na concretude de suas diversas 
maneiras de ser em sociedade, como criança, velho, doente etc" [05]. 

Como regra, as constituições de estados democráticos que se seguiram às de Querétaro e Weimar 
repousam na dignidade da pessoa humana a unidade de sentido e de valor que conferem ao 
sistema de direitos fundamentais nelas consagrado [06]. O art. 1º, III, da Constituição brasileira diz 
ser a dignidade da pessoa humana um dos fundamentos da República. O desafio de atribuir 
conteúdo a esse princípio, tão caro às democracias garantistas, não se exaure, porém, nas 
elucubrações de uma aventura teórica, antes se justificando pela força normativa que qualifica os 
princípios constitucionais [07], exigindo-lhes um significado jurídico. 

 

2. A importante contribuição do positivismo jurídico 

É acertado dizer que o positivismo jurídico enfatiza a distinção entre justiça e validade da norma. 
Como ressalta Ferrajoli, ele próprio um expoente dessa vertente teórica, essa divergência – ou 
mesmo indiferença – entre a norma justa e a norma válida "não significa, em absoluto, que o 
Direito não incorpore valores ou princípios morais e não tenha, ao menos nesse sentido, alguma 
relação conceitual necessária com a Moral: o que seria absurdo, dado que todo sistema jurídico 
expressa pelo menos a Moral de seus legisladores, qualquer que seja esta" [08]. Ainda em 
conformidade com Ferrajoli, o positivismo jurídico se resolve em duas assertivas: 

a)que a moralidade (ou a justiça), porventura presente em uma norma, não implica sua 
juridicidade (sua validade ou, de forma ainda mais genérica, sua pertinência a um sistema 
jurídico); 

b)que a juridicidade (a validade) de uma norma não implica sua moralidade (sua justiça). 

Bem entendido, estamos a nos ambientar no plano teórico do positivismo jurídico e especulando, 
em outra dimensão (dogmático-normativa), sobre o conteúdo de um princípio, o da dignidade 
humana. Não nos interessa conjecturar sobre as características do direito positivo [09] (que é 
assunto afeto à teoria das normas), mas sim acerca do que significa aquele princípio, o da 
dignidade, segundo a análise positivista [10]. 

E não se há tratar, aqui, apenas do caráter formal das proposições ajustadas ao positivismo jurídico 
[11], pois, caso o propósito do presente ensaio fosse, assim e apenas, o de considerar um conceito 
abstrato de dignidade humana, satisfaria decerto o que se extrai de fascículo emblemático da 
encíclica Rerum Novarum de Leão XIII: 

A ninguém é lícito violar impunemente a dignidade do homem, do qual Deus mesmo dispõe com 
grande reverência, nem colocar impedimentos de modo a impedir que ele alcance a vida eterna; 
pois, nem mesmo por livre arbítrio, o homem pode renunciar a ser tratado segundo sua natureza e 
aceitar a escravidão do espírito; porque não se trata de direitos cujo exercício seja livre, senão de 
deveres para com Deus que são absolutamente invioláveis. 



Após afirmar que era impossível cumprir o desígnio (pregado pelos socialistas) de ver a todos, em 
uma sociedade civil, elevados ao mesmo nível, e reiterar Santo Tomás ao dizer que "a propriedade 
particular é um direito natural do homem: o exercício desse direito é coisa não apenas permitida, 
sobretudo a quem vive em sociedade, senão absolutamente necessária", Leão XIII insinua o 
possível significado da dignidade humana: 

Não é justo nem humano que se exija do homem tanto trabalho a ponto de fazê-lo, por excesso de 
fadiga, embrutecer o espírito e enfraquecer o corpo. A atividade do homem, limitada como a sua 
natureza, tem limites que não se podem superar. O exercício e o uso a aperfeiçoam, mas é preciso, 
de vez em quando, que se a suspenda para dar lugar ao repouso. 

A dignidade da pessoa humana estaria malferida sempre que o limite razoável de fadiga, 
abstratamente considerado, fosse excedido para o homem ou a mulher que estivessem a prestar 
trabalho. Mas esse significado, sendo embora formal (porque abstrato), não poderia ser adotado 
pela teoria positivista enquanto não fossem superados dois obstáculos: a) a sua inspiração mística 
ou religiosa (assim é porque Deus não tolera a fadiga e somente por isso, ou isso basta); b) a 
existência, em uma análise a priori, de trabalho que se revelaria indigno sem o componente da 
fadiga, a exemplo daquele que se realiza em tenra idade, ou sob ameaça física ou moral, ou ainda a 
envolver o comércio do corpo humano, ou enfim a implicar, de algum modo, a degradação da 
pessoa que trabalha. 

Parece-nos, então, que a melhor – e não por acaso a mais festejada – contribuição do positivismo 
jurídico, a respeito do sentido de dignidade da pessoa humana, teria sido legado por Kant, o 
filósofo setecentista que iluminou o mundo da razão a partir de Königsberg [12]. É evidente que 
Kant não podia ambientar o seu conceito de dignidade sob a perspectiva do direito social, 
inclusive porque seguia Rousseau – a quem reverenciava como "o Newton da moral" – e concebia 
a constituição da sociedade civil a partir da vontade geral: a expressão da consciência pura de 
cada indivíduo, voz interior autônoma que Rousseau supõe idêntica para todos [13]. Gurvitch 
explica: 

Se todo direito tem como fundamento último a vontade geral, que não é outra coisa senão um 
ingrediente imanente à consciência individual, e se toda possibilidade de fazê-la triunfar reside na 
instituição de uma relação contratual, todo direito se reduz unicamente ao direito individual. [14] 

Mas, como Rousseau, também Kant dizia ser a dignidade moral indissociável da pessoa humana, 
dotada de razão e de vontade livre, sem que mais nenhum outro ser vivente o seja. Dignidade, 
assim, é "o atributo de um ser racional que não obedece a nenhuma outra lei senão a que ele 
mesmo se dá" [15]. Nesse contexto, Kant distingue entre aquilo que tem preço e o que tem 
dignidade: 

No reino dos fins, tudo tem um preço ou uma dignidade. Quando uma coisa tem um preço, pode-
se pôr em vez dela qualquer outro como equivalente; mas quando uma coisa está acima de todo 
preço e, portanto, não tem equivalente, então ela tem dignidade [16]. 

Ora, se o homem é o único ser racional e pode fixar fins para si próprio, deverá ele, assim 
abstratamente considerado, ser o fim em si mesmo de toda intervenção humana: "a pessoa não 
pode ser tratada (por outra pessoa ou por si mesma) meramente como um meio, se não que tem 
que ser, em todo momento, utilizada como fim; nisso consiste a sua dignidade" [17]. E quando 
estaria o homem a ferir a dignidade de outra pessoa, por impor-lhe conduta em que essa pessoa 
seria considerada um meio, não um fim? 

Que nos valhamos, inicialmente, dos exemplos que outros teóricos, debruçados sobre a proposição 
kantiana, já esboçaram. Starck, citado por Hoerster [18], enumera as seguintes hipóteses de ações 
que estariam a violar o princípio da dignidade humana, por não cogitarem do homem como um 
fim: 



- algumas sanções estatais como a pena de morte, a prisão perpétua sem possibilidade de liberdade 
intercorrente (por meio de indulto, por exemplo), as penas cruéis como a tortura e a prisão em 
célula "solitária" por tempo prolongado, sem contato com outras pessoas; 

- determinados métodos de interrogatório em processo penal, como o uso de narcóticos, o detector 
de mentiras, o hipnotismo e a tortura; 

- a negação de audiência judicial. 

Mas Starck também se refere a hipóteses em que a dignidade humana não seria atingida por 
medida estatal, mas sim por ação de outros indivíduos, devendo a dignidade do lesado ser 
protegida eficazmente pelo Estado, inclusive mediante a incursão do autor em normas penais. Os 
exemplos seriam os seguintes: 

- ataques à vida ou à honra; 

- incitação ao ódio, a medidas violentas ou arbitrárias contra indivíduos ou grupos. 

A partir da mesma concepção kantiana do princípio da dignidade humana, Jorge Miranda [19] 
indica preceitos da Constituição portuguesa que impedem seja o homem tratado como meio. 
Aproximando-se do escopo de nosso trabalho, o constitucionalista da Universidade de Lisboa 
inclui casos afetos também aos direitos sociais. Transcrevemos alguns desses exemplos: 

- a garantia da integridade pessoal contra a tortura e as penas cruéis, degradantes ou desumanas 
(art. 25), inclusive em processo penal (art. 32); 

- os direitos à imagem, à palavra e à reserva da intimidade da vida privada e familiar (art. 26, nº 
1); 

- as garantias contra a utilização abusiva de informações relativas às pessoas e famílias (arts. 26, 
nº 2 e 35); 

- a direito de resposta e retificação na imprensa (art. 37, no 4); 

- a proteção dos cidadãos em todas as situações de falta ou diminuição de meios de subsistência ou 
de capacidade para o trabalho (art. 67, no 4); 

- o direito de habitação que preserve a intimidade pessoal e a privacidade familiar (art. 65, no 1); 

- a proteção da família para a realização pessoal de seus membros (art. 67, no 1). 

 

3. A adoção do princípio da dignidade na relação entre capital e trabalho 

No mundo do trabalho, a justificação dos direitos sociais de índole trabalhista a partir da premissa 
de que o homem não deve prestar o seu labor em condições que o façam somente vegetar, ou que 
o tornem um mero instrumento de prazer ou cobiça, pode ser aclarada com base em remissões 
várias, a saber: 

- a proibição de trabalho além da periodicidade diária e/ou semanal que permite ao empregado 
usar o salário para prover sua alimentação, moradia, descanso, lazer etc.; 



- a proibição de despedida arbitrária, pois esse modo de dispensar o empregado implica considerar 
o valor social do trabalho como um postulado menos relevante que o da livre iniciativa, 
instrumentalizando o trabalhador; 

- a garantia de salário que assegure a satisfação das necessidades vitais do trabalhador e de sua 
família, sendo esse o fim a ser alcançado; 

- a garantia de trabalho sem risco, a qual pode ser extraída das normas que impõem sanção jurídica 
para a hipótese de acidente de trabalho; 

- a proibição de trabalho insalubre ou perigoso (os quais conduziriam o empregado a enfermidade 
ou morte), de novo subtraindo-lhe o interesse de trabalhar para proporcionar a si e a aos seus a 
provisão de bens que lhes proporcionem felicidade; 

- a proibição de trabalho infantil em circunstâncias que inviabilizem a sua formação acadêmica, 
moral e física; 

- a adoção de sistema de revista de trabalhadores que exponha a intimidade destes, sobretudo 
quando se distinguem os meios de segurança patrimonial aplicados aos empregados e à clientela. 

A dificuldade de encontrar o mínimo existencial que asseguraria uma vida digna e, no particular, 
um trabalho digno reclama, evidentemente, uma atuação discricionária dos que promovem ou 
atuam o direito, dos seus intérpretes enfim. Ademais, a resignação ou a anuência do trabalhador 
que é aviltado em sua condição humana não interfere na qualificação da conduta patronal, cabendo 
lembrar, pelo seu apelo ilustrativo, trecho da obra de Ingo Sarlet [20] em que ele faz referência a 
"polêmica decisão do Conselho de Estado da França, que considerou correta a decisão do prefeito 
da comuna de Morsang-sur-Orge, ao determinar a interdição de estabelecimento (casa de diversão) 
que promovia espetáculos nos quais os espectadores eram convidados a lançar um anão o mais 
longe possível, de um lado a outro do estabelecimento. Para o Conselho do Estado [...] estes 
‘campeonatos de anões’ não poderiam ser tolerados por constituírem ofensa à dignidade da pessoa 
humana, considerando esta (pela primeira vez no direito francês) como elemento integrante da 
ordem pública, sendo irrelevante a voluntária participação dos anões no espetáculo, já que a 
dignidade constitui bem fora do comércio e é irrenunciável". 

Mas voltemos à formulação kantiana para explorar a concepção de que o uso da energia de 
trabalho apenas como um meio, sem atentar para a condição humana de quem realiza o labor, 
revelaria a inobservância do postulado da dignidade. 

Em dado momento, Hoerster, professor de filosofia do direito na universidade de Manguncia, 
especula sobre exemplo curioso, que ele mesmo formula: "suponhamos que viajo em um táxi: uso 
o taxista?" O questionamento é intrigante, pois importa decidir se a utilização do taxista e de seus 
serviços apenas como um meio para o filósofo chegar ao seu destino (alcançando o seu fim 
pessoal) significaria uma violação ao princípio da dignidade da pessoa humana. Ou se seria válido, 
como pareceu a Hoerster, argumentar que não se estaria a utilizar o taxista meramente como um 
meio uma vez que ele, o taxista, também estaria interessado em promover o deslocamento do 
filósofo e este lhe pagaria o preço ajustado ou o habitual. 

Outro seria o caso, pondera Hoerster [21], se de antemão ele tivesse o plano – e também o 
realizasse – de estafar o taxista, não lhe pagando a tarifa cobrada pela viagem. E também não se 
haverá de contrapor o princípio da dignidade da pessoa humana à ação que vise coibir uma ação 
ilegítima, ainda que o sentido de legitimidade nos transporte para outra discussão de fôlego, qual 
seja, a de confundi-la com legalidade (como propõem Kelsen e outros teóricos positivistas) ou a 
de deixá-la permear por algum juízo de valor. 



Ilustrando essa possibilidade de se confrontarem a repressão contra o ato ilícito e a dignidade da 
pessoa humana, Hoerster [22] lembra a ação de vítima contumaz de furtos instalar um sistema de 
alarme que permita flagrar o agente do delito, este compreendido como meio da investigação. Na 
perspectiva de quem pretende aplicar essas considerações teóricas ao mundo do trabalho, 
poderíamos lembrar o flagrante preparado de prestação laboral que consista na exploração de 
"jogo do bicho" e ponderar, ainda com Hoerster, que "o princípio da dignidade humana proíbe 
frustrar a livre autodeterminação humana (o furto ou, no nosso exemplo, o trabalho capitulado 
como contravenção penal) na medida em que esta é eticamente legítima" [23]. Bem entendido, 
legítima seria a ação humana em abstrato, não a ação específica de furtar ou praticar contravenção 
penal. 

O problema se resolveria com a exigência de que a licitude da ação humana seria um pressuposto 
para a dignidade do trabalho que por ela se desenvolvesse. E então se abre, mesmo para Norbert 
Hoerster, uma fissura no conceito puramente formal até aqui desenvolvido: "se o princípio da 
dignidade humana (...) somente pode ser sensatamente entendido no sentido que implica proteger 
as formas legítimas da autodeterminação humana, então é inevitável que a aplicação desse 
princípio esteja vinculada a um juízo valorativo moral" [24]. É que nem sempre a ilicitude se esgota 
na transgressão à lei, por vezes se configurando na ação que, embora socialmente reprovável, não 
está descrita em tipo penal algum. 

O formalismo e o individualismo de Kant sempre despertaram a crítica de outros grandes 
pensadores [25], mas convém não desprezar a elaboração, embasada em sua obra, de um conteúdo 
jurídico para o princípio da dignidade da pessoa humana. Importa perceber que o significado 
assim atribuído a esse princípio tem rica aplicação no âmbito do direito trabalhista. 

4. À guisa de conclusão 

A se compreender que o princípio da dignidade da pessoa humana é fundamento da República e 
causa primeira da tutela dos direitos sociais, interessa consultar o significado de tal princípio, 
ainda mais quando esse seu conteúdo jurídico se reveste de força normativa, a exemplo do que 
sucede a todos os princípios constitucionais. 

A dignidade da pessoa humana é conceito que não se reporta ao sentido de dignidade vinculado ao 
modo de ser de uma conduta ou do agente (conduta digna de pessoa digna), mas é uma qualidade 
que precede e limita qualquer ação humana. Portanto, se a dignidade é uma qualificação comum a 
todos os seres humanos, a sua realização normativa terá sempre a igualdade como pressuposto 

A evolução do conceito, a ponto de o princípio correlato ganhar a preferência dos Estados 
democráticos na decisão sobre o que haveria de dar unidade de sentido e valor aos seus sistemas 
de direitos fundamentais, não pode prescindir, ainda hoje, do significado que lhe deve ser 
atribuído a partir da distinção kantiana entre as coisas que têm preço e aquelas que, não podendo 
ser substituídas pelo equivalente, possuem dignidade. A razão e a vontade livre de que somente o 
homem é possuidor impediriam que as intervenções humanas não tivessem a pessoa como fim, 
tendo-a apenas como meio. 

Sob tais premissas, a sentença de Kant é definitiva: "a pessoa não pode ser tratada (por outra 
pessoa ou por si mesma) meramente como um meio, se não que tem que ser, em todo momento, 
utilizada como fim; nisso consiste a sua dignidade". No mundo do trabalho, é possível reportar-se 
a vários direitos sociais de índole trabalhista que se justificam na premissa kantiana. 

 
  



BIBLIOGRAFIA CONSULTADA: 

BOBBIO, Norberto. A Era dos Direitos. Tradução de Carlos Nelson Coutinho. Rio de Janeiro: 
Campus, 1992 

BONAVIDES, Paulo. Curso de Direito Constitucional. 1982. São Paulo: Malheiros Editores, 
1997 

DOMÉNECH, Antoni. El Eclipse de la Fraternidad. Barcelona: Crítica, 2004 

FERRAJOLI, Luigi. Garantismo: una discusión sobre derecho y democracia. Tradução para o 
espanhol de Andrea Greppi. Madrid: Editorial Trotta, 2006 

FERRAZ JÚNIOR, Tercio Sampaio. A Ciência do Direito. São Paulo: Atlas, 1980 

GRAU, Eros Roberto. O Direito Posto e o Direito Pressuposto. São Paulo : Malheiros, 1996 

GURVITCH, Georges. La Idea del Derecho Social. Tradução para o espanhol de José Luis 
Monereo Pérez y Antonio Márquez Prieto. Granada: Calmares, 2005 

HABERMAS, Jürgen. Direito e Democracia. Vol. I. Tradução de Flávio Beno Siebeneichler. Rio 
de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1997 

HOERSTER, Norbert. En Defensa del Positivismo Jurídico. Tradução para o espanhol de Ernesto 
Garzón Valdés. Barcelona: Gedisa Editorial, 2000 

MIRANDA, Jorge. Manual de Direito Constitucional. Tomo IV – Direitos Fundamentais. 
Coimbra: Coimbra, 1998 

PIOVESAN, Flávia. Discriminação. In Fórum Internacional sobre Direitos Humanos e Direitos 
Sociais. Org. Tribunal Superior do Trabalho. São Paulo: LTr, 2004 

 

NOTAS 

1. Cf. MIRANDA, Jorge. Manual de Direito Constitucional. Tomo IV – Direitos 
Fundamentais. Coimbra: Coimbra, 1998, p. 169. O autor distingue em nota: "Da mesma 
maneira que não é o mesmo falar em direitos do homem e direitos humanos, não é 
exactamente o mesmo falar em dignidade da pessoa humana e dignidade humana. Aquela 
expressão dirige-se ao homem concreto e individual; esta à humanidade, entendida ou 
como qualidade comum a todos os homens ou como conjunto que os engloba e ultrapassa". 

2. Apud DOMÉNECH, Antoni. El Eclipse de la Fraternidad. Barcelona: Crítica, 2004, p. 27. 
3. Op. cit., p. 168. 
4. Apud PIOVESAN, Flávia. Discriminação. In Fórum Internacional sobre Direitos Humanos 

e Direitos Sociais. Org. Tribunal Superior do Trabalho. São Paulo: LTr, 2004, p. 336. 
5. BOBBIO, Norberto. A Era dos Direitos. Tradução de Carlos Nelson Coutinho. Rio de 

Janeiro: Campus, 1992, p. 68. 
6. Cf. Jorge Miranda, op. cit., p. 166, reportando-se ao art. 1º da Constituição de Portugal e, 

em nota, também às constituições da Irlanda, da Alemanha, da Índia, da Venezuela, da 
Grécia, da Espanha, do Peru, da China, do Brasil, da Namíbia, da Colômbia, da Bulgária e 
de Cabo Verde, todas elas a prestigiar a dignidade da pessoa humana. 

7. Ver, entre outros: BONAVIDES, Paulo. Curso de Direito Constitucional. 1982. São Paulo: 
Malheiros Editores, 1997, cap. 8, passim. 



8. FERRAJOLI, Luigi. Garantismo: una discusión sobre derecho y democracia. Tradução 
para o espanhol de Andrea Greppi. Madrid: Editorial Trotta, 2006, p. 12. 

9. Segundo Tércio Ferraz Junior, "direito positivo, podemos dizer genericamente, é o que 
vale em virtude de uma decisão e só por força de uma nova decisão pode ser revogado. O 
legalismo do século passado entendeu isto de modo restrito, reduzindo o direito à lei, 
enquanto norma posta pelo legislador. No direito atual, o alcance da positivação é muito 
maior" (FERRAZ JÚNIOR, Tercio Sampaio. A Ciência do Direito. São Paulo: Atlas, 
1980, p. 41). O autor complementa: "Decisão é termo que tomamos num sentido lato, que 
ultrapassa os limites da decisão legislativa, abarcando, também, entre outras a decisão 
judiciária..." 

10. Ao diferenciá-lo da hermenêutica jurídica e do realismo jurídico, Dworkin (apud 
HABERMAS, Jürgen. Direito e Democracia. Vol. I. Tradução de Flávio Beno 
Siebeneichler. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 1997, pp. 247-250) observa que o 
positivismo jurídico "pretende, ao contrário, fazer jus à função da estabilização de 
expectativas, sem ser obrigado a apoiar a legitimidade da decisão jurídica na autoridade 
impugnável de tradições éticas. Ao contrário das escolas realistas, os teóricos Hans Kelsen 
e H. L. A. Hart elaboram o sentido normativo próprio das proposições jurídicas e a 
construção sistemática de um sistema de regras destinado a garantir a consistência de 
decisões ligadas a regras e tornar o direito independente da política. Ao contrário dos 
hermeneutas, eles sublinham o fechamento e a autonomia de um sistema de direitos, opaco 
em relação a princípios não jurídicos". 

11. Eros Grau (GRAU, Eros Roberto. O Direito Posto e o Direito Pressuposto. São Paulo : 
Malheiros, 1996, p. 26) observa que o pensamento jurídico moderno tem a marca do 
formalismo e do positivismo. Mas o formalismo, cujas construções se apóiam em um 
discurso abstrato, é insuficiente para explicar o direito. Mesmo no plano abstrato, o direito 
é um produto histórico-cultural, que não pode ser completamente abarcado por explicações 
lógicas ou racionais. Quanto ao positivismo, que tem a recusa a qualquer referência 
metafísica como postulado básico, diz-se que a) não admite ele a existência de lacunas e 
estas existem no sistema jurídico; b) encontra dificuldades insuperáveis para explicar os 
conceitos indeterminados, as normas penais em branco e as proposições carentes de 
preenchimento com valorações, caindo em discricionariedade que se converte em arbítrio 
do juiz; c) é enfim inoperante diante dos conflitos entre princípios, remetendo a sua 
solução à discricionariedade do juiz ou negando o caráter normativo dos princípios; d) não 
tem como tratar da legitimidade do direito e, por isso, a legalidade ocupa o lugar desta no 
seu quadro. 

12. A pequena cidade em que nasceu e viveu (1724-1804), sem dela jamais ter saído. 
13. A vontade geral não se opõe à vontade individual (pois seria a vontade individual comum 

a todos), mas sim à vontade particular (que variaria de indivíduo a indivíduo). Rousseau 
esclarece: "Que a vontade geral seja em cada indivíduo um ato puro do entendimento que 
prevalece no silêncio das paixões, (...) ninguém ponha em dúvida". Apud GURVITCH, 
Georges. La Idea del Derecho Social. Tradução para o espanhol de José Luis Monereo 
Pérez y Antonio Márquez Prieto. Granada: Calmares, 2005, p. 289. 

14. Op. cit., p. 292. 
15. Kant, em Metafísica dos Costumes, apud HOERSTER, Norbert. En Defensa del 

Positivismo Jurídico. Tradução para o espanhol de Ernesto Garzón Valdés. Barcelona: 
Gedisa Editorial, 2000, p. 92. 

16. Kant, apud Miranda, op. cit., p. 169. Ou apud Hoerster, op. cit., p. 92, ambos a transcrever 
excerto de Metafísica dos Costumes. 

17. Kant, apud Hoerster, op. cit., p. 92. 
18. Op. cit., p. 93. 
19. Op. cit., p. 16 
20. SARLET, Ingo W. Dignidade da Pessoa Humana e Direitos Fundamentais na 

Constituição Federal de 1988. Porto Alegre: Livraria do Advogado, 2008, p. 112. 
21. Op. cit., p. 94. 
22. Op. cit., p. 95. 



23. Op. cit., p. 96. 
24. Cf. Hoerster, op. cit., p. 96. 
25. Arthur Schopenhauer (apud Hoerster, op. cit., p. 91) opôs: "Essa frase tão infatigavelmente 

repetida por todos os kantianos: ‘há que tratar sempre a pessoa como um fim e nunca como 
um meio’ soa certamente importante e, por isso, é sumamente adequada para todos aqueles 
que desejam ter uma fórmula que os libere de todo pensamento; porém, vista com clareza, 
é uma expressão sumamente vaga, imprecisa, que aponta muito indiretamente a sua 
intenção e que, para cada caso de sua aplicação, requer previamente uma explicação, 
precisão e modificação especial; mas é geralmente insuficiente, diz pouco e, ademais, é 
problemática". A seu turno, Proudhon (apud Gurvitch, op. cit., p. 370) se sentia 
distanciado de Kant "pelo caráter abstrato de seu idealismo, pela ausência do ponto de 
vista ideo-realista, por seu individualismo e seu nominalismo a respeito do ser social, pela 
falta de reflexão sobre a totalidade e a ordem". 

 
 

 
 


