
UNIVERSIDADE FEDERAL DE SERGIPE 
PRÓ-REITORIA DE PÓS-GRADUAÇÃO E PESQUISA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LETRAS

LÍCIA MARIA DE ALMEIDA MOURA

MADAME DE GENLIS E A MULHER ESCRITORA NO SÉCULO DAS LUZES

São Cristóvão/SE
2025



 

 

LÍCIA MARIA DE ALMEIDA MOURA 

 

 

 

 

 

 

 

 

MADAME DE GENLIS E A MULHER ESCRITORA NO SÉCULO DAS LUZES  

 

 

Dissertação de Mestrado apresentada ao Programa de Pós-graduação em 
Letras da Universidade Federal de Sergipe para obtenção do título de 
Mestre em Letras.  

Área de concentração: Estudos Literários.  

Linha de pesquisa: Literatura Comparada. 

 

 

 

 

 

Orientador: Prof. Dr. Valter Cesar Pinheiro 

 

 

 

 

São Cristóvão/SE 

2025 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   FICHA CATALOGRÁFICA ELABORADA PELA BIBLIOTECA CENTRAL 

                           UNIVERSIDADE FEDERAL DE SERGIPE 

              

  
Moura, Lícia Maria de Almeida  

M929ml     Madame de Genlis e a mulher escritora no século das luzes 
/  Lícia Maria de Almeida Moura ; orientador Valter Cesar 
Pinheiro. – São Cristóvão, SE, 2025. 
     118 f. ; il. 
 
 
    Dissertação (mestrado em Letras) – Universidade Federal 
de Sergipe, 2025. 
    

1. Literatura francesa. 2. Literatura feminista. 3. 

Iluminismo. 4. Autoria. 5. Século XVIII. I. Genlis, Stéphanie 

Félicité, Condessa de, 1746-1830. II. Pinheiro, Valter Cesar,  

orient. III. Título. 

                                                                              
                                                          CDU 821.133.1 

 

 



 

 

Resumo: Esta dissertação investiga a escrita feminina no século XVIII, tendo como objeto de 

análise o romance sentimental La femme auteur, de Madame de Genlis, publicado originalmente 

em 1802 e traduzido para o português em 2021 como A Mulher Escritora. A obra, de caráter 

ficcional, é examinada como uma representação literária da experiência feminina no período, 

abordando tanto os desafios enfrentados por mulheres autoras quanto as limitações impostas ao seu 

exercício intelectual. A pesquisa elabora uma biobibliografia da autora, contextualizando sua vasta 

produção literária, suas relações com o contexto iluminista e sua participação no cenário cultural 

francês. Ao investigar as tensões entre os valores do Iluminismo e as restrições sociais e culturais 

impostas às mulheres, a análise destaca como o romance, ao mesmo tempo em que dialoga com os 

princípios filosóficos do período, expõe as contradições e fragilidades desses mesmos ideais 

quando aplicados ao papel da mulher no espaço público e intelectual. A abordagem teórica articula 

perspectivas feministas e históricas, considerando as condições de produção literária feminina, as 

estratégias narrativas empregadas pela autora e o impacto de sua obra no debate sobre autoria e 

gênero. Assim, o estudo evidencia os desafios e conquistas da escritora em uma sociedade marcada 

por profundas revisões filosóficas, políticas e culturais, ressaltando a importância de Madame de 

Genlis como uma figura literária e intelectual de relevância em um período de transição e 

contestação ideológica. 

Palavras-chave: escrita feminina; século XVIII; Madame de Genlis; Iluminismo; autoria. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Abstract: This dissertation investigates female authorship in the 18th century, focusing on the 

sentimental novel La Femme Auteur by Madame de Genlis, originally published in 1802 and 

translated into Portuguese in 2021 as A Mulher Escritora (The Woman Writer). This fictional work 

is examined as a literary representation of female experience during the period, addressing both the 

challenges faced by women writers and the limitations imposed on their intellectual endeavors. The 

research develops a bio-bibliography of the author, contextualizing her extensive literary 

production, her relationship with Enlightenment thought, and her participation in the French 

cultural scene. By exploring the tensions between Enlightenment values and the social and cultural 

restrictions imposed on women, the analysis reveals how the novel, while engaging with the 

philosophical principles of the era, exposes the contradictions and fragility of those ideals when 

applied to women's roles in public and intellectual spaces. The theoretical approach combines 

feminist and historical perspectives, considering the conditions of female literary production, the 

narrative strategies employed by the author, and the impact of her work on the debate surrounding 

authorship and gender. Thus, the study highlights the challenges and achievements of Madame de 

Genlis in a society marked by profound philosophical, political, and cultural transformations, 

emphasizing her significance as a literary and intellectual figure during a period of ideological 

transition and contestation. 

Keywords: female authorship; 18th century; Madame de Genlis; Enlightenment; authorship. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

AGRADECIMENTOS 

A conclusão desta dissertação representa não apenas o encerramento de uma etapa 

acadêmica, mas também o resultado de uma trajetória marcada pelo apoio, incentivo e colaboração 

de diversas pessoas e instituições, às quais gostaria de expressar minha mais sincera gratidão. 

Agradeço, em primeiro lugar, ao meu orientador, Valter, por sua orientação dedicada, por 

suas leituras atentas e críticas construtivas, que foram fundamentais para o desenvolvimento deste 

trabalho. Sua generosidade intelectual e incentivo constante foram inspirações ao longo de todo 

esse processo. 

À banca de qualificação, composta por Pablo Magalhães, Maria Aparecida e Carlos Magno, 

agradeço pelas sugestões valiosas, que ampliaram minha percepção e contribuíram 

significativamente para o aprimoramento desta pesquisa. 

Expresso minha gratidão à Universidade Federal de Sergipe e ao Programa de Pós-

graduação em Letras, por proporcionarem o espaço necessário para a realização deste estudo.  

Aos colegas e amigos de jornada, em especial Rodrigo e Thati, que compartilharam comigo 

este processo de pós-graduação, e a todos os colegas com quem pude aprender em debates, leituras 

e momentos de reflexão, minha profunda gratidão pelo apoio e pelas trocas enriquecedoras. 

Aos professores que fizeram parte da minha trajetória como pessoa, transmitindo 

ensinamentos que transcendem o espaço acadêmico, meu reconhecimento e gratidão. 

À minha família, especialmente ao meu companheiro, Rodrigo, agradeço pelo amor 

incondicional, paciência e compreensão durante todo o percurso. O suporte emocional de vocês foi 

essencial para que eu pudesse seguir adiante. 

Por fim, agradeço a todas as vozes e obras que inspiraram e desafiaram meu pensamento, 

contribuindo para a construção deste trabalho, e a todos que, por razões práticas, não foram 

mencionados nesta página, mas que, de alguma forma, contribuíram para a minha jornada. 

Nenhuma pesquisa existe senão pelo trabalho silencioso de múltiplos cérebros e várias mãos. 

 

 

 



 

 

Lista de Figuras 

Figura 1 – Preâmbulo da Déclaration des Droits de l'Homme et du Citoyen...............................................11 

Figura 2 – Gravura em metal – Vue du salon du Louvre en l’année 1753 ...................................................27 

Figura 3 – Decreto imperial de 5 de fevereiro de 1810 (primeira e última página) .....................................46 

Figura 4 – The Harp Lesson, Oil on Canvas ................................................................................................60 

Figura 5 – Le Pavillon de Bellechasse. ........................................................................................................62 

Figura 6 – Portrait of Madame de Genlis .....................................................................................................68 

Figura 7 – Félicité de Genlis au Travail .......................................................................................................71 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

Sumário 

INTRODUÇÃO ............................................................................................................................................. 8 

1. Uma sociedade em transição .................................................................................................................... 19 

1.1. Contexto iluminista: conflitos, transformações e influências culturais ............................................. 19 

1.2. Salões parisienses: epicentro da vida literária e intelectual no século XVIII .................................... 24 

1.3. O romance enquanto doutrina pedagógica ........................................................................................ 30 

1.4. Revolução Francesa: entre ruptura e continuidade............................................................................ 33 

1.5. A derrubada do Diretório e o nascimento do Bonapartismo ............................................................. 44 

2. Madame de Genlis – A literatura e a educação na revolução iluminista .................................................. 47 

2.1. Félicité: infância e formação ............................................................................................................. 48 

2.2. Influência dos salões na formação de Madame de Genlis ................................................................. 50 

2.3. Produção Literária ............................................................................................................................. 53 

2.4. Ascensão social e temas centrais na obra de Madame de Genlis ...................................................... 57 

2.5. Contradições da Revolução Francesa ................................................................................................ 67 

2.6. A volta do exílio e memórias da Revolução ...................................................................................... 72 

3. A representação da mulher e da escritora nas obras de Madame de Genlis ............................................. 75 

3.1. O romance sentimental enquanto gênero literário ............................................................................. 75 

3.2. O romance sentimental e estereótipos de gênero .............................................................................. 81 

3.3. A pedagogia iluminista e a mulher escritora ..................................................................................... 87 

3.5. As ambivalências da fama ................................................................................................................. 94 

3.6. Educação sentimental ...................................................................................................................... 100 

CONCLUSÃO ........................................................................................................................................... 102 

REFERÊNCIAS ......................................................................................................................................... 111 

 



8 

 

INTRODUÇÃO  

O surgimento das mídias digitais e os avanços tecnológicos modificaram significativamente   

o estudo da literatura ao reformularem a forma como ela é acessada, analisada e apreciada. A 

literatura, por sua vez, continua a oferecer uma visão profunda da condição humana e a configurar-

se como um espaço de resistência e reflexão crítica diante das mudanças sociais e ideológicas, 

atuando não apenas como um registro da condição humana, mas também como uma resposta aos 

dilemas e desafios que surgem em um contexto de informação massiva e efêmera. Segundo 

Shankrappa B. (2023), a literatura segue desempenhando o papel de intermediária entre o passado 

e o presente, promovendo a integração intercultural através de seu caráter artístico. Essa dimensão1 

é capaz de capturar as complexidades, conflitos e emoções humanas, ao mesmo tempo em que 

proporciona uma avaliação abrangente dos contextos sociais e das experiências humanas.  

Nesse sentido, o estudo da literatura não se limita à apreciação da expressão artística; ele 

também envolve o engajamento com questões sociais complexas e contextos históricos variados.  

No contexto acadêmico, a literatura enfrenta dilemas que têm sido recorrentemente foco de análise 

por parte de pesquisadores contemporâneos, entre os quais se destacam a preservação de sua 

autenticidade em uma era de desinformação e a adaptação a transformações digitais contínuas. O 

campo literário2 atual enfrenta uma situação inédita, marcada por conflitos ideológicos e 

discursivos especialmente afetados pela dinâmica global que desvia as histórias literárias nacionais. 

Segundo Lakerbay (2024), o fascínio pelo discurso liberal ocidental, quando este assume contornos 

de uma “religião política”, enfraquece o diálogo e conduz à falência cultural. À medida que a 

consciência política se impõe cada vez mais no domínio literário, o cenário da literatura 

contemporânea torna-se ainda mais complexo. Nesse contexto, assim como as expressões literárias 

de hoje buscam desafiar o status quo e refletir as complexas dinâmicas globais, a literatura já 

desempenhou um papel análogo em momentos históricos de grandes transformações, como o 

século XVIII. 

Este período, em particular, foi decisivo na configuração das fundações das estruturas 

sociais, jurídicas e culturais que sustentam o mundo ocidental moderno. Entre os fenômenos mais 

 
1 Aqui, "dimensão" refere-se aos múltiplos níveis em que a literatura se manifesta, incluindo suas capacidades de 
expressão artística, reflexão social e mediação entre culturas e temporalidades. 
2 O “campo literário”, conceito desenvolvido por Pierre Bourdieu, refere-se ao espaço social onde a literatura é 
produzida, distribuída e consumida, e é caracterizado por dinâmicas de poder e lutas pelo domínio entre diferentes 
agentes e instituições.  



9 

 

notáveis do século XVIII, talvez a Revolução Francesa seja o que mais se consolidou no imaginário 

coletivo, não apenas pela sua profundidade histórica, mas também por seu impacto na 

transformação das estruturas sociais, políticas e culturais da época. Ao reconfigurar radicalmente 

esses aspectos, a Revolução exemplifica como eventos de grande magnitude podem modificar os 

valores e normas fundamentais de uma sociedade. Esse processo de transformação, ao qual a 

literatura também esteve atenta, permite que, ao revisitarmos os estudos literários do período, 

identifiquemos paralelos com os esforços de reorganização social do século XVIII e, ao mesmo 

tempo, nos proporciona uma reflexão sobre os desafios que permanecem, e que, em muitos 

aspectos, continuam a ressoar nos tempos contemporâneos.  

Embora o impulso de recorrer a um anacronismo exista, cumpre-nos resgatar, ainda que 

com cautela, o eco de certas questões. A promulgação da Déclaration des Droits de l'Homme et du 

Citoyen3, em 1789, representa um marco histórico que buscou não apenas a mobilização social, 

mas também a consagração de princípios fundamentais de liberdade e igualdade, pautados em 

“direitos naturais, inalienáveis e sagrados do homem”, que deveriam servir de base para todo e 

qualquer governo. Entretanto, esse documento que, de certa maneira, buscava refletir as aspirações 

iluministas, deixou marcas controversas na história, na medida em que suas intenções são 

frequentemente esvaziadas pela exclusão e negligência da maioria da população. Ao revisitar tais 

momentos históricos, somos capazes de traçar paralelos e reconhecer como as demandas por justiça 

e dignidade humana continuam a ressoar nas sociedades globalizadas, mostrando que, apesar do 

avanço de algumas conquistas, as questões centrais de igualdade e liberdade permanecem em 

aberto e continuam a desafiar a construção de um futuro verdadeiramente inclusivo e justo.   

Lynn Hunt (2009) observa que a publicação desse documento catalisou imediatamente a 

opinião pública a respeito dos direitos humanos, provocando reações tanto favoráveis quanto 

contrárias. Alguns enxergavam os direitos “dos homens” como claros, objetivos e mais 

compreensíveis do que jamais haviam sido4. Para outros, as “abstrações metafísicas” propostas 

 
3 Déclaration des droits de l'homme et du citoyen : décrétée par l'Assemblée nationale, dans les séances, des 20, 21, 
25 et 26 août 1789, sanctionnée par le roi (https://www.conseil-constitutionnel.fr/le-bloc-de-
constitutionnalite/declaration-des-droits-de-l-homme-et-du-citoyen-de-1789)  
4 Conforme Marks (2019), além de apoiador da revolução americana Richard Price era um fervoroso apoiador do 
documento francês. Em A Discourse on the Love of Our Country (1789), o autor afirma “The chief blessings of human 
nature are the three following: —Truth—Virtue—and Liberty. —These are, therefore, the blessings in the possession of 
which the interest of our country lies, and to the attainment of which our love of it ought to direct our endeavours. By 
the diffusion of knowledge, it must be distinguished from a country of Barbarians: by the practice of religious virtue, it 



10 

 

pelos franceses não conseguiam captar a essência humana5. O que a Revolução Americana havia 

“unido” alguns anos antes parecia rapidamente dissolver-se à medida que a Revolução Francesa 

avançava, ampliando a polarização ideológica. Na verdade, a declaração francesa expôs uma 

contradição que a Declaração da Independência dos Estados Unidos (1776) também carregava: a 

declaração dos direitos do homem e do cidadão não impediu o surgimento de um governo repressor 

de direitos. Ademais, os redatores e teóricos por trás desses documentos pareciam ter uma visão 

bastante limitada dos “humanos” aptos a participar do processo político. Como aponta Hunt (2009), 

Não ficamos surpresos por eles considerarem que as crianças, os insanos, os 
prisioneiros ou os estrangeiros eram incapazes ou indignos de plena participação 
no processo político, pois pensamos da mesma maneira. Mas eles também 
excluíam aqueles sem propriedade, os escravos, os negros livres, em alguns casos 
as minorias religiosas e, sempre e por toda parte, as mulheres. [...] Os fundadores, 
os que estruturaram e os que redigiram as declarações têm sido julgados elitistas, 
racistas e misóginos por sua incapacidade de considerar todos verdadeiramente 
iguais em direitos. (Hunt, 2009, p. 16)  

Essa exclusão evidencia as contradições intrínsecas às declarações de direitos, cujos 

autores, apesar de proclamarem a igualdade, foram amplamente criticados por suas visões elitistas, 

racistas e misóginas, que falharam em abraçar a verdadeira universalidade dos direitos humanos. 

Frequentemente, tais críticas se limitam ao campo literário ou artístico de maneira mais geral, mas 

as tentativas de lidar com o contraditório estão presentes, e ao examiná-las, percebemos que, na 

organização social vigente, um grupo detém, de fato, o direito ao contraditório. Na França do século 

XVIII, como Lynn Hunt se propõe a discutir com acuidade em seu livro A invenção dos Direitos 

Humanos (2009), a afirmação de autoevidência foi indispensável para a história dos direitos 

humanos, e tornou-se relevantemente convincente naquele período.  

 

 

must be distinguished from a country of gamblers, Atheists, and libertines: and by the possession of liberty, it must be 
distinguished from a country of slaves.” \ 
“As principais bênçãos da natureza humana são as três seguintes: — Verdade — Virtude — e Liberdade. — Essas são, 
portanto, as bênçãos em cuja posse reside o interesse de nosso país e cuja conquista deve direcionar nossos esforços 
em nome do amor por ele. Pela difusão do conhecimento, nosso país deve distinguir-se de um país de bárbaros; pela 
prática da virtude religiosa, deve diferenciar-se de um país de jogadores, ateus e libertinos; e pela posse da liberdade, 
deve distinguir-se de um país de escravos.” (tradução nossa)  
5 O panfleto Reflexões sobre a Revolução em França (1790), de Edmund Burke (também um apoiador da Revolução 
Americana), foi rapidamente reconhecido como o texto fundador do conservadorismo ao lançar uma colérica crítica à 
Revolução Francesa (Hunt, 2009). 



11 

 

Figura 1 – Preâmbulo da Déclaration des Droits de l'Homme et du Citoyen 

 
Fonte: Library of Congress, 1789 

Se por um lado esse período é celebrado pelos avanços intelectuais, por outro é investigado 

por seu papel na sustentação de desigualdades coloniais e estruturais6. O interesse dos 

pesquisadores contemporâneos por esse século que marcou a afirmação dos direitos humanos e a 

influência das ideias iluministas demonstra hoje como a filosofia, a literatura e a ética do século 

XVIII continuam a moldar debates contemporâneos sobre descolonização, recepção literária e o 

que é uma vida ética. Isso se torna especialmente interessante quando pensamos que este foi 

também o século mais marcado pelos ideais do Iluminismo, pelas expansões coloniais e pelas 

transformações culturais que impactaram profundamente a sociedade moderna7.  

O fascínio pelos ideais do Iluminismo e pela efervescência de transformações culturais 

deixou marcas duradouras nas noções modernas de cidadania e justiça social. Esse cenário também 

abriu portas para a expressão literária feminina, ainda que de modo restrito e controlado. Entre as 

mulheres que se destacaram na literatura e na educação, Madame de Genlis se tornou uma figura 

de grande relevância. Suas contribuições como romancista, dramaturga e educadora não só refletem 

 
6 Emily Clare Casey (2023) discute a necessidade de descolonizar as disciplinas acadêmicas, particularmente com foco 
nos estudos do século XVIII. A autora enfatiza que uma mudança real requer o desmantelamento dos sistemas de 
conhecimento existentes através de um exame crítico do legado da erudição ocidental que, por estar intimamente 
relacionado ao modo de produção capitalista e ao colonialismo, afeta a comunidade acadêmica atual e a produção de 
conhecimento.  
7 O artigo “Scholarship in a Time of Crisis” (2023), escrito em resposta à pandemia de COVID-19, destaca o 
envolvimento dos acadêmicos com os efeitos atuais da violência sistêmica, cujas raízes remontam ao século XVIII. Ao 
revisitar e reinterpretar artefatos desse período, Alves (2023) enfatiza a responsabilidade ética dos pesquisadores, que 
devem não apenas compreender os contextos históricos, mas também aplicar esse entendimento para enfrentar 
questões contemporâneas. Ela propõe a busca por soluções orientadas para o futuro e modos de reparação 
fundamentados nas ideias dos pensadores do Iluminismo, estabelecendo uma conexão entre os insights do passado e 
os desafios atuais. 



12 

 

os valores e os desafios de sua época, como também antecipam debates sobre o papel das mulheres 

na sociedade. É a partir de sua obra e influência que este trabalho busca aprofundar-se nas 

complexas interseções entre literatura, educação e aspirações femininas no século XVIII.  

A história da literatura não é linear e é caracterizada por complexas interrelações e 

intercâmbios culturais que interpõem as noções usuais de fronteiras nacionais e enfatizam uma 

perspectiva universal, o que sugere que a literatura não pode ser totalmente compreendida sob uma 

perspectiva rígida e sequencial. Além disso, a história das mulheres na literatura reflete fatores 

culturais, sociais e políticos que moldaram a autoria feminina em diferentes épocas e regiões, visto 

que, historicamente, escritoras seguiram normas sociais restritivas para afirmar suas vozes, 

contribuindo significativamente para as tradições literárias canônicas. Como destaca Badinter 

(2003), no século XVIII a ambição feminina passa necessariamente pela escrita. As mulheres da 

aristocracia foram respeitadas e tiveram frequentemente papel decisivo e sem precedentes sobre o 

curso das coisas8. No entanto, não podemos perder de vista que, além das questões 

socioeconômicas que se impunham tão expressivamente sobre todas as mulheres, aquelas que 

podiam desfrutar do liberalismo propiciado por esse século seguramente eram atravessadas pelo 

vazio ideológico e, sem dúvidas, não houve um século em que a luta feminista tenha ganhado um 

impulso tão significativo quanto no século XX, particularmente a partir da década de 19709. 

Badinter ressalta que 

Ao contrário de suas ancestrais rebeldes, das feministas dos séculos seguintes ou 
das revolucionárias da Comuna, as mulheres do século XVIII tiveram pouco 
acesso à ação política. Madame de Pompadour, Olympe de Gouges, Théroigne de 
Méricourt, Madame de Staël e algumas outras não passaram de exceções pouco 
convincentes. A primeira só teve poder por delegação. As outras pagaram rápido 
e caro por suas ambições políticas. A morte, a loucura e o exílio foram seu prêmio. 
(Badinter, 2003, p. 38)  

Apesar das limitações e das oportunidades restritas de se engajar politicamente, o século 

XVIII permitiu às mulheres ocuparem espaços que, embora restritos, ampliaram a expressão 

feminina em áreas como a literatura, a educação e as artes. Essas possibilidades, ainda que 

 
8 Elisabeth Badinter (2003) destaca que, nesse período, criou-se o hábito de consultá-las e escutá-las como iguais. 
Madame de Pompadour, sobre a qual voltaremos a falar mais adiante, é a mais célebre, porém, não era a única a 
impor seus pontos de vista no domínio da ação e da criação.  
9 O artigo de Peña (2007) intitulado “Los aportes de las teorías feministas a la comprensión de las relaciones 
Internacionales”, discute a ascensão do feminismo enquanto movimento particularmente nessa década. A autora 
observa que, embora o movimento feminista tenha ganhado força no século XX, as mulheres historicamente lutam 
contra a exclusão e a vulnerabilidade. 



13 

 

limitadas, revelam o papel estratégico que algumas mulheres assumiram dentro dos valores 

culturais de seu tempo. Dentre as atividades que estavam ao alcance feminino e que contribuíram 

para definir a presença das mulheres na vida intelectual e cultural dessa época, manter um salão 

era a mais comumente procurada10.  

Antoine Lilti (2005) examina o papel dos salões na dinâmica cultural e social do século 

XVIII, explorando como esses espaços de troca entre intelectuais, artistas e a elite parisiense 

facilitaram discussões que moldaram o pensamento e a expressão artística da época. Nesse 

contexto, o autor descreve os salões não como incubadoras da opinião pública ou de ideias 

revolucionárias, mas como instituições voltadas para a manutenção da cultura aristocrática. Ainda 

assim, o papel dos salões em lidar e, por vezes, subverter as hierarquias sociais era único, pois 

permitia trocas entre participantes de diferentes estratos sociais e uma diversidade de perspectivas 

que testava normas tradicionais. Lilti enfatiza que essas interações não eram apenas atividades 

sociais, mas mecanismos de networking e influência que impactavam as esferas política e cultural. 

Conforme o autor,   

The social sphere defined by the salons did not function in the same way as the 
public sphere of print publication. That dynamic was founded on mechanisms of 
imitation and intimidation, on the existence of worldly authorities capable of 
imposing a judgment. The distinction between the worldly sphere and the public 
sphere that structured the social world of the Parisian elites in the latter half of the 
eighteenth century makes it easier to understand the sharpness of debates over 
fashion or over the effects of ridicule, but also the persistent mistrust of the effects 
of publication. Conversely, worldly society could not remain enclosed within 
itself. Successes in the social world were not enough for the writers, who sought 
to transform them into public successes on the stage or by means of the book. 
News was subjected to the porousness of the worldly networks, which opened 
onto other information networks. The dynamics of divulgation perturbed the 
strategies for worldly control over reputations. In the second half of the eighteenth 
century, it became increasingly difficult to ignore the undefined public of readers, 
which was gradually acquiring a legitimacy constructed by means of literary, 
religious, and political controversies. One could attempt to avoid having an affair 
become public and, in society, mock the judgment of the "stupid beast" that was 
the public, but it was no longer possible to ignore its authority.11 (Lilti, 2005, p. 
190-191)  

 
10 cf. BADINTER, 2003, p. 36.  
11 “A esfera social definida pelos salões não funcionava da mesma forma que a esfera pública das publicações 
impressas. Essa dinâmica era fundamentada em mecanismos de imitação e intimidação, na existência de autoridades 
mundanas capazes de impor um julgamento. A distinção entre a esfera mundana e a esfera pública que estruturava o 
mundo social das elites parisienses na segunda metade do século XVIII torna mais fácil compreender a intensidade dos 
debates sobre moda ou sobre os efeitos do ridículo, mas também a persistente desconfiança em relação aos efeitos 
da publicação. Por outro lado, a sociedade mundana não podia permanecer isolada em si mesma. Os sucessos no 
mundo social não eram suficientes para os escritores, que buscavam transformá-los em êxitos públicos, seja no palco 



14 

 

A divisão entre a esfera pública, associada a atividades políticas, econômicas e sociais, e a 

esfera privada, ligada à vida doméstica e às responsabilidades familiares, é frequentemente 

utilizada para reforçar papéis de gênero rigidamente delimitados. Essa dicotomia perpetua 

desigualdades e limita as oportunidades das mulheres na sociedade. Nowotniak (2024) argumenta 

que a esfera privada, na qual as mulheres são frequentemente confinadas, está excluída das normas 

políticas que governam o mundo público. Essa exclusão, segundo a autora, impossibilita a análise 

e a reforma significativas dos papéis de gênero ao relegar a vida doméstica a um espaço isolado e 

impermeável às mudanças que impactam a esfera pública.   

O século XVIII marcou uma evolução significativa nos conceitos de esfera pública e 

privada, influenciada pelo Iluminismo e pelas condições sociais que favoreceram o surgimento de 

um espaço para a troca de ideias fora do controle dos estados absolutistas. A ascensão de uma esfera 

pública burguesa foi impulsionada pela proliferação de jornais e periódicos, permitindo a 

disseminação mais ampla do conhecimento e o engajamento de indivíduos privados em discursos 

que desafiavam a autoridade do Estado Absolutista. A interação entre essas esferas, no entanto, era 

complexa: embora formalmente excluídas da política, as mulheres começaram a explorar o 

domínio público, navegando nas margens das novas dinâmicas sociais. Na França, centro do 

movimento Iluminista, pensadores como Voltaire, Diderot e Rousseau defendiam que o 

conhecimento deveria promover o bem-estar coletivo, em vez de limitar-se a interesses teóricos. 

Nesse contexto, os salões existiam enquanto arenas de interação social e não operavam nos 

moldes da esfera pública que se expandia pela imprensa, como argumenta Lilti (2005). 

Desempenhando um papel essencial na vida mundana da capital francesa no final do Antigo 

Regime, os salões funcionavam principalmente como centros de sociabilidade e intercâmbio 

cultural. Nesses espaços, as mulheres geralmente ocupavam o papel de animadoras, responsáveis 

por entreter os convidados e, nesse processo, tinham a oportunidade de se autoeducar. Picard (1943) 

busca medir a predominância feminina na vida literária e nos salões a partir da influência que esses 

ambientes exerciam nas eleições da Academia Francesa, que também se configurava como uma 

 

ou por meio dos livros. As notícias estavam sujeitas à porosidade das redes mundanas, que se abriam para outras 
redes de informação. A dinâmica da divulgação perturbava as estratégias de controle mundano sobre as reputações. 
Na segunda metade do século XVIII, tornou-se cada vez mais difícil ignorar o público indefinido de leitores, que 
gradualmente adquiria uma legitimidade construída por meio de controvérsias literárias, religiosas e políticas. Podia-
se tentar evitar que um caso se tornasse público e, na sociedade, zombar do julgamento da ‘besta estúpida’ que era 
o público, mas não era mais possível ignorar sua autoridade.” (Tradução nossa) 



15 

 

espécie de salão. Na ausência de uma imprensa capaz de "lançar" as obras, os salões tornaram-se 

meios eficazes de divulgação. Segundo Picard,  

L'influence des femmes dans la vie littéraire et dans les salons ne saurait être 
exagérée. Ce sont elles qui lancent les œuvres et les écrivains, à défaut de la presse 
qui existe à peine. On mesure leur prédominance en cette matière au rôle que leurs 
salons jouent dans les élections à l'Académie, qui, elle aussi, est une sorte de salon. 
C'est Mme de Lambert qui y fit entrer Montesquieu et Mme de Tencin, Marivaux. 
L'action de Mme du Deffand valut son fauteuil à d'Alembert, mais elles sont 
dépassées de bien loin par Mme Geoffrin, qui assura l'élection de Saurin, de 
Watelet, de Suard et de Marmontel, et par Mlle de Lespinasse, par la grâce de qui 
Duras, Cicé, La Harpe et Chastellux entrèrent sous la Coupole. Quant à Duclos, il 
y fut admis avant d'avoir rien écrit, à la seule protection du salon des Brancas.12 
(Picard, 1943, p. 155) 

 Como é possível observar, partindo de um local de proteção às letras, constituía-se nos 

salões um espaço em que a autoria feminina, cada vez mais, se tornava possível, oferecendo 

oportunidades para a expressão de suas ambições. Nos aprofundaremos neste aspecto mais adiante, 

entretanto, por ora, vale ressaltar que, para a mulher que aspirava superar sua condição de mãe e 

senhora do lar — papéis restritos ao âmbito privado da vida social —, as vias disponíveis eram a 

educação, a literatura e as artes (de forma geral, mas sobretudo a música e o teatro). Embora nem 

todos os salões fossem recepcionados por mulheres13, Badinter (2003) argumenta que era função 

feminina valorizar cada convidado, estimular a conversação e torná-la divertida, provocante e 

interessante, de modo a transmitir aos presentes a sensação de que participavam de algo singular. 

Esta era, afinal, a arte de receber, elevada à perfeição nesses salões célebres.  

Madame de Genlis, como tantas outras mulheres da aristocracia, fez sua estreia na 

sociedade em um desses salões. Ser aceita no círculo de alguém significava ganhar influência social 

e política, acesso ao poder e participação em discussões da elite, muitas vezes moldando agendas 

de governança e reforma. O artigo de Mansfield (2017), por exemplo, apresenta o caso de Luís, 

duque de Bourgogne, que era neto de Luís XIV e serviu brevemente como Delfim da França antes 

de sua morte prematura por sarampo. Seu círculo, composto por ex-tutores e membros da corte, 

 
12 “A influência das mulheres na vida literária e nos salões não pode ser exagerada. São elas que lançam as obras e os 
escritores, na falta de uma imprensa que mal existe. Medimos sua predominância nesse aspecto pelo papel que seus 
salões desempenham nas eleições da Academia, que, também ela, é uma espécie de salão. Foi Mme de Lambert quem 
fez Montesquieu, e Mme de Tencin, Marivaux, entrarem lá. A ação de Mme du Deffand garantiu a d'Alembert seu 
lugar, mas elas são superadas de longe por Mme Geoffrin, que assegurou a eleição de Saurin, de Watelet, de Suard e 
de Marmontel, e por Mlle de Lespinasse, por cuja graça Duras, Cicé, La Harpe e Chastellux entraram sob a Cúpula. 
Quanto a Duclos, ele foi admitido antes de ter escrito qualquer coisa, apenas pela proteção do salão dos Brancas.” 
(Tradução nossa)  
13 Cf. LILTI, 2005, p. 21. 



16 

 

desenvolveu planos para reformar o estado francês sob seu futuro reinado, sinalizando que a adesão 

a esses círculos também poderia envolver aspirações políticas e agendas reformistas. Nesses 

ambientes, a presença, a frequência e a adesão de certos filósofos também representavam um meio 

de acumular ativos sociais14, promovendo mobilidade para além dos recursos econômicos.  

Essas possibilidades de expressão e influência, embora limitadas pelo contexto social, 

permitiam que figuras femininas da aristocracia, como Madame de Genlis, encontrassem 

oportunidades para expor suas ideias, acumulando não apenas capital cultural, mas também 

legitimidade como autoras e intelectuais. Ao longo desta dissertação, exploraremos como Madame 

de Genlis aproveitou essa abertura gradual que tornava a autoria feminina possível, mesmo sob as 

rígidas normas sociais desses espaços.  

Analisaremos os salões como um fenômeno cultural e intelectual que se manifesta em 

diversos países, com foco na França, cujas características foram replicadas em regiões como a 

Suécia e a Grã-Bretanha15. De acordo com DeJean (1999), o salão literário é uma instituição 

singular na cultura francesa, cujas origens remontam ao século XVI e que recebeu influências 

notáveis da Itália. Contudo, a França destaca-se por sua tradição contínua de salões, que perdura 

por quase dois séculos. Essa tradição teve início por volta de 1610, com a marquesa de Rambouillet, 

e alcançou seu auge especialmente no final do século XVII e no início do século XVIII, período 

em que exerceu uma influência significativa sobre a crítica literária.  

Essa rica tradição de salões, marcada pela troca de ideias e pela promoção de debates 

intelectuais, também se entrelaça com o surgimento do romantismo, que emergiu como gênero 

literário no final do século XVIII e no início do século XIX, principalmente como uma reação ao 

racionalismo e às restrições do Iluminismo. Esse movimento caracterizou-se por um foco na 

individualidade, na emoção e no sublime, sendo influenciado por convulsões sócio-políticas, como 

as revoluções francesa e americana. Um ano antes de publicar O contrato social (1772), Rousseau 

ganhou atenção internacional ao publicar Júlia ou A nova Heloísa (1761). Conforme Hunt (2009) 

 
14 Esses ativos sociais fazem parte do capital cultural, conceito de Bourdieu (1990) que engloba a educação, o 
reconhecimento institucional e as habilidades e os conhecimentos adquiridos ao longo da vida dos indivíduos, os quais 
podem influenciar o status social e ampliar suas oportunidades. A competência linguística, por exemplo, é uma das 
formas de acumular capital cultural através da capacidade de se comunicar e/ou compreender uma linguagem 
estrangeira, como ilustrado por Madame du Châtelet, que traduziu Principia Mathematica de Newton para o francês 
antes de falecer, deixando sua contribuição intelectual para a ciência e cultura francesas. 
15 Prendergast, A. “A French Phenomenon Embraced: The Literary Salon in Eighteenth-Century Britain”. In: 
Prendergast, Amy. Literary Salons Across Britain and Ireland in the Long Eighteenth Century. Palgrave Studies in the 
enlightenment, romanticism and cultures of print: 2015. p. 44-77. doi: 10.1057/9781137512710_3 



17 

 

observa, apenas o enredo do romance não explica a explosão de emoções experimentada pelos 

leitores de Rousseau, e conclui que a leitura de Júlia ou A nova Heloísa predispunha os leitores 

desse período a uma nova forma de empatia. Embora o pensamento político de Rousseau enfatize 

a igualdade e a liberdade estabelecendo uma defesa fundamental dos direitos humanos, esse não é 

o tema central do romance, que gira em torno de questões como a paixão, o amor e a virtude. 

Mesmo assim, sua leitura encorajava uma identificação intensa com os personagens, capacitando 

os leitores a sentirem empatia além das fronteiras de classe, sexo e nacionalidade. Os leitores do 

século XVIII, assim como seus predecessores, experimentavam empatia por aqueles que lhes eram 

próximos, como as famílias imediatas, os parentes e as pessoas de sua paróquia, bem como os seus 

iguais sociais habituais. Contudo, os indivíduos do século XVIII precisaram aprender a sentir 

empatia de maneira mais ampla e cruzando fronteiras mais definidas.   

Segundo Armenteros (2013), em Adèle et Theodore, ou lettres sur l'éducation (1782), 

Madame de Genlis estava profundamente preocupada com os aspectos emocionais da 

administração política, particularmente com relação ao papel das mulheres na sociedade. Esse foco 

sugere que sua filosofia política não era apenas teórica, mas também prática e socialmente 

orientada. Os temas educacionais explorados por Madame de Genlis ecoaram ideias de Rousseau, 

embora com um toque monarquista que se acentua após a Revolução.  

Na seção final desta dissertação, propomos uma análise de A Mulher escritora (1806), 

romance sentimental de Madame de Genlis, com enfoque na forma como suas obras 

frequentemente abordam os conflitos morais e emocionais das mulheres, inserindo-se na tradição 

sentimental que valoriza o desenvolvimento feminino e a virtude. Conforme observado por 

Thompson (2017), os romances sentimentais das décadas de 1760 e 1770 evoluíram por meio de 

uma autoconsciência crítica de suas próprias convenções, utilizando uma abordagem meta-

sentimental que explora as complexidades do sentimento e do julgamento moral na narrativa. 

Entre os temas centrais presentes nos romances de Genlis, destaca-se seu compromisso com 

a educação, que se manifesta por meio de personagens que constroem suas identidades através da 

linguagem, refletindo o cenário cultural europeu pós-revolucionário e as transformações nas 

relações entre nações e culturas. Além disso, o tratamento dado por Madame de Genlis à 

moralidade religiosa está profundamente interligado à sua produção literária. Suas narrativas 

frequentemente evidenciam sua crença no valor da virtude na formação social, mesclando ficção 

com ensinamentos moralizantes, e suas protagonistas amiúde personificam ideais de dever e 



18 

 

virtude, alinhando-se às expectativas de integridade moral do gênero sentimental. Embora as 

narrativas de Madame de Genlis valorizem a virtude e os papéis tradicionais de gênero, os 

romances da autora destacam as nuances da experiência feminina aristocrática, abordando questões 

de identidade e enfatizando os conflitos e expectativas que recaem sobre a mulher escritora neste 

período.  

Como resultado, o estudo da literatura permite uma análise profunda e abrangente sobre as 

dinâmicas que moldaram e continuam a moldar as sociedades. Através das expressões artísticas, a 

literatura afirma-se não apenas como um espelho da condição humana, mas também como um 

veículo de resistência e transformação social. Ao nos voltarmos para as complexidades do século 

XVIII e suas interseções com os desafios contemporâneos, torna-se evidente que as demandas por 

liberdade, igualdade e justiça social permanecem vigentes, adaptando-se aos tempos e contextos. 

Nesse sentido, a literatura configura-se como um campo de análise e questionamento essencial, 

permitindo-nos explorar as questões políticas e sociais do passado enquanto investigamos seu 

impacto nas construções ideológicas do presente. A relevância de autoras como Madame de Genlis 

e as discussões promovidas nos salões literários, ao lado das limitações impostas às mulheres, 

ilustram como os espaços de expressão artística foram, e ainda são, ferramentas de contestação e 

reflexão, bem como podem ser engendrados como espaços de isolamento e exclusão. Esta pesquisa, 

portanto, almeja contribuir para a compreensão das intrínsecas relações entre literatura, sociedade 

e gênero, reafirmando a importância da análise literária no aprofundamento do entendimento das 

transformações e continuidades culturais ao longo dos séculos.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



19 

 

1. Uma sociedade em transição  

O século XVIII foi cenário de numerosas mudanças e revoluções. Os avanços científicos e 

tecnológicos, as revoluções políticas e econômicas e a relevância concedida à educação e à 

literatura neste período certamente são algumas das razões que fizeram com que este século se 

tornasse um dos mais emblemáticos na história do Ocidente. Esses fatores tiveram o potencial de 

modificar a maneira como as pessoas se relacionavam não apenas em seus próprios países, mas 

também a propagação de suas ações e de seus ideais para além de suas fronteiras, e essa extensa 

circulação segue sendo objeto de estudo para os pesquisadores do período. Em benefício dessa 

dissertação exploraremos no presente capítulo algumas dessas ocasiões históricas, em especial o 

movimento Iluminista, a Revolução Francesa e o período pós-revolucionário na França. 

 Esse capítulo foi tencionado como um curso histórico que coincide com a vida da autora 

presente no título dessa dissertação. Buscaremos, portanto, desenvolver o contexto histórico em 

consonância com o ambiente literário na segunda metade do século XVIII, dando especial atenção 

à situação das mulheres autoras. Sobre estas enfatizamos que o único meio para se escapar, ainda 

que minimamente, da estrutura absolutista, era estando diretamente associado a ela. A Monarquia 

absolutista garantiu, através da rígida hierarquia social estabelecida sobre as mesmas bases da 

moral religiosa, a absorção quase que completa do Estado. Qualquer projeto de mobilidade social 

era condenado antecipadamente: afastar-se de seu papel social na busca por ascendência significava 

macular o estado das coisas e, para além de não despertar a estima da aristocracia, avivava o 

desprezo pela figura do burguês-fidalgo16.  

 

1.1. Contexto iluminista: conflitos, transformações e influências culturais 

Não é tarefa simples precisar em que momento o Iluminismo “começou” e ainda menos 

uniformizá-lo. A pluralidade de pensamentos e as ambiguidades que fazem parte da história do 

movimento iluminista tornam-no heterogêneo e dificultam uma classificação precisa sobre ele. No 

que concerne à filosofia, foi no século XVIII que os filósofos alcançaram o ápice de sua celebridade 

e influência, consagrando este como “o século das Luzes” ou “da Ilustração”. No prefácio de A 

 
16 Um exemplo literário da depreciação dessa figura encontra-se na comédie-ballet escrita e interpretada por Molière, 
Le Bourgeois gentilhomme, durante seu período na corte de Luís XIV em 1670. A peça faz troça dessa figura, satirizando 
o desespero pela ascensão social através da ridicularização das tentativas de adentrar o universo da aristocracia. 
Apesar do mais de um século que separa esta obra dos eventos que marcaram o século XVIII, a figura do burguês-
fidalgo ainda era vista com desconfiança e, assim como veremos adiante, não era incomum que autores se colocassem 
contra a nobreza de toga e a mistura de ordens. 



20 

 

filosofia do Iluminismo, uma das obras mais eminentes sobre o assunto, Cassirer (1992) afirma que 

o Iluminismo se encontra “ligado por múltiplos vínculos tanto ao futuro quanto ao passado” e, sem 

dúvida, nesse período encontraremos a movimentação de ideias latentes desde os séculos 

precedentes e seus desdobramentos, em virtude da busca pelo conhecimento de uma forma racional 

e empírica que pode ser examinada até os dias de hoje. Levando em consideração essa amplitude 

temática, neste capítulo buscaremos evitar classificações, procurando direcionar nosso olhar para 

obras e momentos que darão sentido tanto à biobibliografia da autora quanto à análise literária que 

desenvolveremos na terceira parte.  

Madame de Genlis nasceu durante o reinado de Luís XV, ou, como era conhecido, Louis, 

le Bien-Aimé, em um momento particularmente agitado para a França. Neste período, para além de 

uma série de conflitos e dificuldades significativas que se estabeleciam no cenário externo, uma 

pujante mudança cultural ganhava espaço no interior do país. Como legado, Luís XV deixaria um 

misto de grandiosidade e controvérsia: as guerras17 nas quais a França perdeu territórios durante 

seu reinado, a hostilidade que sentia pela filosofia francesa18, seu extravagante estilo de vida e suas 

amantes, valendo mencionar a notória figura de Madame de Pompadour19, emblemática para seus 

contemporâneos e também para a história da cultura francesa.  

Contudo, é inegável que Luís XV também foi um patrono das artes e das ciências20, e, sob 

seu patrocínio, um clima cultural favorável floresceu. Embora sua postura em relação ao 

Iluminismo fosse marcada pela tensão, ele acabou por criar condições nas quais a arte, a literatura 

 
17 A Guerra de Sucessão Austríaca (1740-1748) e a Guerra dos Sete Anos (1756-1763) custaram à França territórios e 
pressionaram financeiramente o país, gerando ainda mais desigualdade e insatisfação na população. 
18 Em As paixões intelectuais (2009), Badinter aponta que Luís XV oscila entre o desprezo e a animosidade quanto aos 
filósofos e considera perigosa essa corrente de pensamento. Cf. BADINTER, 2009, p. 61.  
19 Jeanne-Antoinette Poisson, apelidada de Reinette, recebeu uma excelente formação, tendo sido instruída para gerir 
finanças e educada nas ciências e artes da moda. Ao casar-se com Guillaume Le Normant d’Etiolles, Madame de 
Pompadour passou a frequentar os salões de Paris, convivendo com escritores e artistas, dentre os quais Voltaire. 
Após adentrar a corte de Luís XV, converteu-se numa figura influente para o meio cultural e, aos poucos, conquistou 
mais espaço, tornando-se conselheira do rei. É relevante observar que, por estar na posição de mulher esclarecida e 
preponderante nas decisões do rei, era frequentemente posta em lugar de críticas efusivas e muitas vezes de 
responsabilização pelos problemas que surgiam durante o reinado do monarca. GONCOURT, J. et E. Madame de 
Pompadour. Paris: G. Charpentier, 1878, p. 14 et seq. p. 91.  
20 Segundo Goncourt (1847, p. 419), Madame de Pompadour desempenhou um importante papel no que diz respeito 
ao interesse do rei pela arte e pela moda, influenciando, através de seus patrocínios aos artistas da época, o que viria 
a ser o “estilo Luís XV”. Os autores concluem afirmando que “C'est là la grande fortune de madame de Pompadour: 
elle représente ce caractère inimitable et constant étendu à toutes les modes d'un temps et à toutes les applications 
d'un art, un style; elle est la marraine et la reine du Rococo.” [“Essa é a grande fortuna de Madame de Pompadour: ela 
representa esse caráter inimitável e constante estendido a todas as modas de uma época e a todas as aplicações de 
uma arte, um estilo; ela é a madrinha e a rainha do Rococó.” (Tradução nossa)] 



21 

 

e o pensamento iluminista prosperaram. Isso permitiu que as ideias iluministas se expandissem, 

não apenas na França, mas por toda a Europa. Christine Vogel salienta, em sua tese Guerra aos 

Jesuítas (2017), que a extinção da Companhia de Jesus na França aconteceu em meio a uma crise 

político-religiosa21 envolvendo o parlamento, o rei e o episcopado. Esse conflito interno, somado 

ao descontentamento social e às desigualdades crescentes, gerou um terreno fértil para a crítica 

social e para o crescimento do pensamento reformador. 

Essa efervescência intelectual fez com que a França se tornasse uma referência para os 

monarcas europeus, atraídos pela riqueza cultural e pelo poderio intelectual que o Iluminismo 

representava. Na década de 1760, filósofos como Voltaire e Rousseau, que Luís XV eventualmente 

apoiava, alcançaram um prestígio sem precedentes. Segundo Badinter (2009), essa década provou 

que a opinião pública era um poder crescente e que não podia ser ignorado. Frederico II da Prússia 

e Catarina II da Rússia são exemplos22 claros da influência francesa: o primeiro era amigo próximo 

de Voltaire, recebendo cientistas, escritores e pintores em sua corte e ordenando a construção de 

um palácio de verão no estilo rococó francês; a segunda convidou Diderot para compor sua corte, 

pedindo-lhe que educasse seu filho conforme os ideais iluministas. Esses laços internacionais não 

só ampliaram o alcance da filosofia iluminista, como consolidaram o papel de Paris e da corte de 

Luís XV como epicentro cultural europeu. 

Esse legado cultural de Luís XV foi de extrema relevância, pois, ao passo que fomentava 

as artes e, em certa medida, a filosofia, permitia que ideias reformadoras e visionárias se 

propagassem. Em seu reinado a arte se tornou uma “linguagem universal” e um instrumento de 

mudança, estabelecendo conexões profundas que de fato influenciariam o curso da história. Os 

filósofos passaram a desafiar abertamente as instituições estabelecidas e a promover os ideais de 

liberdade, igualdade e fraternidade que posteriormente deram fôlego à Revolução de 1789. 

Independentemente das discordâncias entre os filósofos e da “disputa” de poder que ocorria 

principalmente dentro das Academias23, suas ideias circulavam pela Europa, disseminando 

questionamentos e inspirando movimentos intelectuais e políticos em outros países.  

 
21 Em seu estudo intitulado Jansenismo e Antijansenismo nos finais do Antigo Regime (2011), Cândido dos Santos 
desenvolve quatro dos principais tópicos dentro do tema geral do jansenismo — doutrina católica com foco em uma 
interpretação rigorosa da graça e da predestinação, que influenciou tensões entre a Igreja e o Estado na França e em 
outros países –, sendo um deles a relação entre o poder espiritual da Igreja e a jurisdição temporal dos Príncipes 
Soberanos. Para uma ampla compreensão, cf. a Introdução e o capítulo 3, a respeito da influência do jansenismo 
francês sobre Portugal.  
22 Para uma ampla compreensão das circunstâncias que envolvem esses exemplos, cf. BADINTER, 2009, p. 22 et seq.  
23 Ibidem, p. 48 et seq.  



22 

 

Conforme aponta Lilti (2018), o conceito de “opinião pública” começou a se consolidar, 

influenciando a forma como os monarcas e figuras públicas eram vistos. As críticas baseadas no 

sentimento público tornaram-se mais pronunciadas, marcando uma mudança das visões 

tradicionais de autoridade, bem como fomentaram a ascensão de uma cultura das celebridades em 

que essas figuras públicas24, incluindo membros da família real, eram submetidas a escrutínio e 

fascínio. Essa nova cultura de celebridades começou a confundir as linhas entre vidas pessoais e 

personalidades públicas, levando a uma curiosidade pública mais intensa sobre seus assuntos 

privados. 

Culturalmente, Paris estabelecia-se como sinônimo de refinamento e glamour. Desde a 

quase permanente instalação da corte em Paris ao término do século XVI e, posteriormente, a 

consolidação do domínio absolutista ao longo do século XVII, observa-se simultaneamente uma 

migração de quase todas as atividades intelectuais francesas para Paris.  No século XVIII, o reinado 

de Luís XV trouxe também novas dinâmicas à corte, alterando as rígidas práticas cerimoniais de 

Luís XIV. Madame de Pompadour, como amante do rei, desempenhou um papel fundamental nessa 

transformação, navegando pelas complexidades da vida na corte e influenciando diretamente as 

tendências culturais. A atmosfera da corte francesa funcionava como um espelho para as demais e 

o estilo de vida parisiense estabelecia-se cada vez mais como ícone de sofisticação, bom gosto e 

refinamento.  

Categoricamente, o francês conquistava status de língua franca, sendo adotado pelas 

principais cortes da Europa. Bourdieu (1995) aponta que a linguagem não é meramente um meio 

de comunicação; é um instrumento poderoso que molda e mantém estruturas sociais de dominação, 

funcionando por meio do capital cultural, legitimação e educação, além de refletir as aspirações 

dos diferentes estratos sociais. Paris, que já era o epicentro da monarquia absolutista, prevalecia 

como a cidade mais importante da Europa neste século, o que, segundo Casanova (2002), implicava 

influência crescente da corte e um fortalecimento dos salões. 

É nesses locais de mundanalidade que se encontram os diversos componentes do 
mundo dos letrados, eruditos e mundanos, mulheres da sociedade – cujo papel 
essencial na difusão de uma nova arte de viver e conversar foi muito enfatizado –

 
24 Essas figuras públicas, que eram, em sua maioria escritores e artistas como Voltaire, Rousseau e Beaumarchais, eram 
também figuras políticas proeminentes por seus estilos de vida. Lilti (2018) aponta John Wilkes e Chevalier d’Éon como 
figuras que ganhavam notoriedade significativa na França nesse período, o primeiro ficando conhecido por conta do 
estilo de vida libertino e pela defesa das liberdades pessoais, enquanto Chevalier d’Éon ganhava status de celebridade 
por meio de intrigas políticas (suas ameaças de revelar segredos de estado, por exemplo, cativaram a atenção do 
público de toda a Europa) e de sua identidade sexual considerada única naquele contexto eurocêntrico. 



23 

 

, cientistas e poetas... E é por meio desses salões que a língua se difunde e se 
estende à totalidade dos membros da classe dirigente. A língua, o uso correto, a 
conversa e a arte literária, como provavelmente em nenhuma outra parte do mundo 
na mesma época, saem dos colégios e gabinetes de eruditos e tornam-se o objeto 
de uma arte de viver e de uma arte da conversa. (Casanova, 2002, p. 86-87)  

Os salões literários na França emergiram de uma tradição que se estendeu do século XVII 

até o início do XX, tornando-se indispensáveis para a literatura francesa. Segundo Pascal (1997), 

essas pequenas cortes reuniam aristocratas e homens de letras, que, ao buscarem ampliar seus 

espaços de conversação, começaram a abrir-se para artistas. Ao fim do século XVII, as reuniões 

literárias dos salões parisienses haviam se tornado parte integrante da vida social e intelectual da 

França. Nesse contexto, Badinter (2003) aponta que manter um salão era a atividade mais 

procurada pelas mulheres, pois, nesses espaços, encontravam-se a aristocracia e os integrantes da 

société polie25, a elite social que apreciava a cultura e a conversa refinada, tendo-as como anfitriãs. 

No seio da alta sociedade francesa, surgia um ambiente propício para as mulheres da elite se 

afirmarem, ao mesmo tempo em que fortaleciam o método da conversação e a socialização. Nesses 

espaços, era possível debater política, liberdade, igualdade, religião e tantos outros temas relevantes 

àquele momento, com as grandes mentes do Iluminismo. Para algumas mulheres, como Madame 

de Pompadour e Madame d’Épinay26, isso significava também uma ocasião para promover (e 

testar) seu prestígio na sociedade. 

Em Émilie, Émilie: A ambição feminina no século XVIII, Elisabeth Badinter (2003) destaca 

como a ambição, durante o período absolutista, era um privilégio restrito a poucos, especialmente 

aos mais abastados. A educação, de forma semelhante, permanecia um direito exclusivo da elite, 

 
25 Em Mémoire pour servir a l’histoire de la société polie en France (1835), Roederer a descreve como “le tableau d’une 
société d’élite, qui s’éleva, avec le XVIIe siècle, au sein de la capitale; unit les deux sexes par les nouveaux liens, par de 
nouvelles affections; mêla les hommes distingués de la cour et de la ville, les gens du monde poli et les gens de lettres; 
créa des mœurs délicates et nobles, au milieu de la plus dégoûtânte dissolution; reforma et enrichit la langue, prepara 
l’essor d’une nouvelle littérature, éleva les esprits au sentiment et au besoin de jouissances ignorées du vulgaire.” (p. 6) 
[“o retrato de uma sociedade de elite, que surgiu com o século XVII, no seio da capital; uniu os dois sexos por novos 
laços, por novas afeições; misturou os homens distintos da corte e da cidade, as pessoas do mundo polido e as pessoas 
de letras; criou costumes delicados e nobres, no meio da mais repugnante dissolução; reformou e enriqueceu a língua, 
preparou o surgimento de uma nova literatura, elevou os espíritos ao sentimento e ao desejo de prazeres 
desconhecidos do vulgar.” (Tradução nossa)]   
26 Louise Florence Pétronille Tardieu d’Esclavelles d’Épinay foi uma escritora francesa. Ela era uma das grandes donas 
de salão no Antigo Regime. Recebeu uma educação típica para as mulheres de seu tempo: diferentemente de Madame 
de Pompadour, que contou com a mãe para apoiá-la no estudo das ciências e das artes, Louise recebeu uma educação 
baseada na pedagogia da submissão e no sistema de valores maternais. Como demonstra Badinter (2003) em sua 

biografia da autora, levaria muito tempo para que Madame d’Épinay levasse suas opiniões a público, fato que só 
ocorreu quando a autora se tornou avó.  



24 

 

enquanto os debates sobre a instrução feminina eram permeados por posturas paternalistas, ironias 

e menosprezo. No entanto, conforme observa a autora, o século XVIII proporcionou às mulheres 

das classes dominantes uma rara oportunidade, pois os preconceitos sociais, embora persistentes, 

mostravam-se menos rígidos do que no século anterior  

Reinava também um certo ar de liberdade ao qual os revolucionários rousseauístas 
colocarão um ponto final por muito tempo. Entre o autoritarismo de Luís XVI e o 
de Napoleão, houve um período quase fausto para as mulheres das classes 
dominantes. Um momento abençoado em que os homens se aproximaram delas. 
(Badinter, 2003, p. 30)  

Essa abertura pode ser associada à moderação promovida pelo Iluminismo, que, ao lado de 

inovações intelectuais e sociais, favoreceu uma leve melhoria nas condições de vida dessas 

mulheres e uma liberdade sem precedentes. Os salões literários, em especial, tornaram-se ainda 

mais influentes em comparação ao século anterior, conferindo às mulheres um espaço ampliado de 

protagonismo cultural e social.  

 

1.2.Salões parisienses: epicentro da vida literária e intelectual no século XVIII 

Desde o início do século XVIII até a Revolução, os salões parisienses despontaram como 

centros de intensa atividade cultural, atraindo pessoas de letras, aristocratas e estrangeiros de toda 

a Europa. Segundo Lilti (2005), a primeira característica a ser notada a respeito dos salões é sua 

diversidade. A pluralidade de “sociabilidades” e práticas sociais performadas nesses ambientes 

torna impossível realizar uma delimitação tipológica ou uma definição estrita para o termo “salão”. 

O termo “salões” abrangia, nessa época, tanto grandes espaços públicos quanto locais destinados a 

reuniões sociais e eventos culturais. Esses espaços iam além do mero entretenimento, funcionando 

como um palco para uma cultura urbana vibrante e inclusiva, em que diferentes camadas da 

sociedade – nobres, burgueses e, ocasionalmente, até os populares – podiam interagir.  

Ao longo do tempo, a prática de reuniões em salões não apenas consolidou esses espaços 

como focos de sociabilidade, mas também como precursores da literatura moderna na França, 

sendo o primeiro deles fundado após o casamento de Catherine de Vivonne com o diplomata 

Charles d’Angennes, o Marquês de Rambouillet. Catherine de Vivonne, então Marquesa de 

Rambouillet, passou a exercer o papel de salonnière no primeiro e mais atuante salão do século 

XVII.  As reuniões aconteciam no hotel de Rambouillet, e seus participantes, dentre eles renomados 



25 

 

artistas como Gianbattista Marino27 e Malherbe28, além de Richelieu29, referiam-se a esses 

encontros como société. A marquesa de Rambouillet é considerada pioneira dos salões literários, e 

das conversas que aconteciam nos salões, conduzidas por ela e por outras damas da sociedade 

(como, por exemplo, Madeleine de Scudéry, primeira mulher a obter um prêmio da Academia 

Francesa em 1671, por seu Discours de la gloire30), surge La Préciosité, movimento literário que 

nasce com as Précieuses31. Em sua tese Naissance des femmes de Lettres en France au XVIIe siècle, 

Myriam Maître (1999) investiga a relação entre o episódio “précieux” e o surgimento da literatura 

na França.  

L'épisode « précieux » représenterait un moment où, par la langue, la civilité, la 
littérature, des femmes, nobles et surtout parisiennes, ont participé à la naissance 
et à l'installation d'un espace public construit autour d'une certaine conception et 
de certaines pratiques des belles-lettres, avant d'en être chassées, pour ne plus 
rester dans la vision des critiques du XIXe siècle (Sainte-Beuve ou Victor Cousin) 
que comme le souvenir suranné et pittoresque d'un anodin scandale « grand siècle 
»32 (Jouhard, 2018 p. 1153). 

Como uma oposição à corte de Luís XIV33, no início do século, a Duquesa du Maine34 abre 

as portas de seu salão no Château de Sceaux, local onde recebia estudiosos, poetas, escritores e 

artistas da época. Além disso, costumava oferecer grandes bailes à fantasia, com apresentações de 

 
27 Poeta italiano, fundador da escola do Marinismo. Sua obra, repleta de jogos de palavras e metáforas, era apreciada 
por toda a Europa. Suas metáforas eram tão engendradas que “marinismo” passou a ser utilizado como um termo 
pejorativo.   
28 Poeta francês que preparou o caminho para o Classicismo francês, em benefício de sua pureza linguística.  
29 Cardeal, estadista e Duque de Richelieu, foi primeiro-ministro de Luís XIII entre os anos de 1624 e 1642. Seus 
principais objetivos eram o estabelecimento do absolutismo real na França e o fim da hegemonia espanhola-habsburga 
na Europa.  
30 Denis, Delphine. Scudéry, Madeleine de. Commemorations Collection, 2007. Disponível em:  
https://francearchives.gouv.fr/fr/pages_histoire/39787. Acesso em: 15 abril de 2024.  
31 ADAM (1951) remonta o nascimento do Preciosismo ao emprego do termo “Précieuses” em 1654, usado para 
identificar o grupo de mulheres aristocráticas que se dedicavam à literatura. Lê-se em uma carta do Chevalier de 
Sévigné, 3 de abril de 1654: « II y a une nature de filles et de femmes à Paris que l'on nomme Précieuses, qui ont un 
jargon et des mines avec un démanchement merveilleux ». [“Há um tipo de moças e mulheres em Paris chamado 
Preciosas, que têm um jargão e modos com uma afetação maravilhosa.” (Tradução nossa)] 
32 “O episódio "precioso" representaria um momento em que, por meio da língua, da civilidade e da literatura, 
mulheres, nobres e especialmente parisienses participaram do nascimento e da instalação de um espaço público 
construído em torno de uma certa concepção e de certas práticas das belas-letras, antes de serem afastadas, restando 
na visão dos críticos do século XIX (Sainte-Beuve ou Victor Cousin) apenas como a lembrança arcaica e pitoresca de 
um inofensivo escândalo do ‘grande século’.” (Tradução nossa) 
33 Crépet, Eugène. Les poëtes français. Paris, 1861.  
34 Anne-Louise-Bénédicte de Bourbon tornou-se Duchesse du Maine ao casar-se com o Duque du Maine, filho legítimo 
de Luís XIV. Enquanto duquesa, apoderou-se de sua identidade; era orientada por Nicolas de Malézieu, matemático e 
membro da Academia de Ciências e da Academia Francesa. Seu salão combinava a atmosfera intelectual com a 
presença de cientistas e poetas que aproveitavam da vasta erudição da biblioteca do castelo e com as extravagantes 
festas e espetáculos, que ficaram conhecidos como as Grandes Nuits.  



26 

 

comédias e óperas, o que daria a seu castelo a fama de temple des galanteries délicates et des 

gracieuses frivolités35. Embora as despesas excessivas e erros políticos tenham forçado a duquesa 

a fechar as portas de seu castelo, em 1720 este salão renasce das cinzas: sem renunciar às antigas 

amenidades do teatro e da ópera, o salão reabriria assumindo uma orientação mais literária: 

passaram a encontrar-se neste ambiente Fontenelle, La Motte, parlamentares e, acolhido pela 

duquesa, Voltaire, que passou de 1746 a 1750 sob sua proteção. Foi neste ambiente36 que o filósofo 

escreveu e apresentou pela primeira vez Zadig, ou La Destinée, bem como Micromégas, um dos 

primeiros esboços da ficção científica ocidental.  

O auge da influência desses salões se deu na segunda metade do século XVIII, quando neles 

eram fomentados movimentos artísticos que propiciaram a formação de uma esfera pública crítica. 

Voltaire, em carta37 a D’Alembert em 1767, ilustra a consciência da importância da opinião: “É a 

opinião que governa o mundo, e cabe a vós governar a opinião”. Assim, os salões amplificavam, 

a partir de um espaço de socialização, ambientes de crítica à corte e à rígida estratificação social, 

em que as ideias iluministas e as demandas por liberdade começavam a tomar forma. 

Esse clima de efervescência cultural, especialmente na segunda metade do século XVIII, 

pode ser observado no estudo de Pichet (2022) sobre o Salon de 175338 organizado por Jacques 

André Portail, e traz um exemplo prático da atuação dos salões na construção desse ambiente de 

análise crítica e interação cultural. As mostras dos acadêmicos, até então montadas e controladas 

pela Real Academia desde 1663, ganhavam popularidade a partir das críticas veiculadas pela 

imprensa, que impulsionava o interesse de um público socialmente diversificado e prenunciava a 

abertura das exposições para além do círculo aristocrático. A concessão do Salon Carré, um espaço 

nobre no Palácio do Louvre, à Academia em 1725, marcou o momento em que as exposições 

passaram a ser públicas. Neste salão, o pintor Jacques André Portail dispôs, em 1753, uma mostra 

de arte em que as obras foram organizadas de maneira não apenas a facilitar a apreciação estética, 

mas a promover um engajamento reflexivo do público, permitindo que ele pudesse estabelecer 

comparações e refletir sobre as peças em um contexto mais amplo, conectando a experiência 

estética a questões sociais e visões pessoais. Tal disposição incentivou a formação de um público 

 
35 “Templo das galanterias delicadas e das graciosas frivolidades” (GLOTZ; MAIRE, 1949 apud DELON, 2010, p. 1116).  
36 PASCAL, Jean-Noel. “Salons parisiens du premier XVIIIe”. In: Dictionnaire européen des Lumières. Paris: PUF, juin, 
2010.  
37 Cf. BADINTER. As paixões intelectuais. Vol. 3. p. 5. 
38 Isabelle, Pichet. "The Discourse of the Salon" (2022) p.:39-53. doi: 10.4324/9781003268550-5 



27 

 

crítico e colaborou para a construção de um discurso público mais elaborado. Essas mudanças 

propiciadas pelos salões contribuíram para disseminar ideias que questionavam as fundações da 

sociedade e alimentavam as primeiras demandas por uma reorganização política e social.   

Figura 2 – Gravura em metal – Vue du salon du Louvre en l’année 1753 

 
Fonte: Rosenwald Collection, National Gallery of Art. Autor: Gabriel Jacques de Saint Aubin  

 

Conforme argumenta Kale (2004), os salões tornaram-se instituições culturais relevantes 

na França e, no decurso do tempo, e mais especialmente durante o Antigo Regime, serviram como 

locais de intensa sociabilidade. A prática de realizar reuniões em salões tornou-se parte integrante 

da vida intelectual e social, e a dinâmica das cortes e o modelo de sociabilidade praticado nesses 

espaços espalharam-se também por outras nações. As damas da aristocracia montavam, ao seu 

redor, uma pequena corte no estilo de Luís XIV, o Roi-Soleil, e tinham como motivação manter 



28 

 

entretidos seus convidados, com conversas e espetáculos que estimulassem le génie39. Dessa forma, 

a cultura passa a deslocar-se em direção a um espaço semiprivado, marcando a emancipação da 

arte em relação ao Estado. Em contrapartida, a progressiva transferência do mecenato artístico, 

outrora assegurado pela nobreza e pelas autoridades eclesiásticas, prenunciava a nova dependência 

material dos artistas: a burguesia.   

Essa aparente “proteção” concedida à arte, e especialmente aos escritores, alinhou-se de 

forma precisa ao surgimento do romance como gênero literário, que, após séculos de 

transformação, encontrou na burguesia ascendente um solo fértil para se expandir. Lynn Hunt 

(2007) argumenta que, embora estivessem receptivos a novas concepções, prevalecia a ideia de que 

“todos os indivíduos normais são igualmente capazes de viver juntos numa moralidade de 

autocontrole” – um ideal fundamentado em princípios que, na prática, revelavam-se restritivos, já 

que não concebiam todas as pessoas como igualmente aptas à autonomia moral: 

Duas qualidades relacionadas, mas distintas, estavam implicadas: a capacidade de 
raciocinar e a independência de decidir por si mesmo. Ambas tinham de estar 
presentes para que um indivíduo fosse moralmente autônomo. Às crianças e aos 
insanos faltava a necessária capacidade de raciocinar, mas eles poderiam algum 
dia ganhar ou recuperar essa capacidade. Assim como as crianças, os escravos, os 
criados, os sem propriedade e as mulheres não tinham a independência de status 
requerida para serem plenamente autônomos. As crianças, os criados, os sem 
propriedade e talvez até os escravos poderiam um dia tornar-se autônomos (...). 
Apenas as mulheres não pareciam ter nenhuma dessas opções: eram definidas 
como inerentemente dependentes de seus pais ou maridos. Se os proponentes dos 
direitos humanos naturais, iguais e universais excluíam automaticamente algumas 
categorias de pessoas do exercício desses direitos, era primariamente porque viam 
essas pessoas como menos do que plenamente capazes de autonomia moral. 
(Hunt, 2009, p.26-27)  

A influência das Preciosas manifestava-se principalmente através de seus patrocínios aos 

artistas, e a liberdade concedida a elas servia ao propósito daquela nova sociedade que estava sendo 

idealizada junto ao próprio movimento preciosista. Apesar da evidente contribuição desses espaços 

na construção do pensamento crítico das mulheres, tudo estava sujeito às restrições sociais e 

culturais do meio, e as principais barreiras institucionais tardariam a ser anuladas. Ao analisar as 

influências do preciosismo no conteúdo e na estrutura das tragédias líricas de Quinault e Lully, 

Patricia Howard (1991) salienta a incontestável contraposição entre a gravidade dos problemas 

sociais da época e a usual trivialidade literária que envolvia as temáticas familiares ao preciosismo. 

 
39 No Iluminismo, o termo “génie” não tem mais o caráter mitológico e teológico dos séculos anteriores. Nesse caso, 
le génie significa um furor, delírio, inspiração (divina ou demoníaca), entusiasmo ou também uma disposição natural 
ou talento nato.  



29 

 

Assim como seus contemporâneos, as Preciosas desejavam dominar os temas e participar dos 

acontecimentos de seu tempo, incorporando-se às revoluções científicas, sociais e filosóficas. 

Como afirma, entretanto, Howard (1991), 

The Précieuses wanted to be involved in all these movements, but their experience 
and education were too narrow for them to be able to contribute to more than a 
small corner of them. The Fronde had given some aristocratic women a taste for 
power but it was difficult to sustain ambition in the post-Fronde era. Women 
unwisely aped the scientific revolution by trying to apply scientific principles to 
the only area in which they had expertise, the phases and refinements of the 
passions. They participated to more purpose in the social revolution by extending 
membership of their originally aristocratic salons to the bourgeoisie. Their most 
extensive contribution was to creative literature and literary criticism, but even 
here their scope was limited. Love was their sphere; they literally mapped it, with 
their 'Cartes du Pays Tendre,' and categorized it, with their eight degrees of love, 
twenty kinds of sigh, forty categories of smile.' To evaluate their achievements, we 
have to discard a good deal of the undoubted silliness of the movement, 
trenchantly lampooned by Moliere and Boileau, and search out their 
revolutionary understanding of woman's nature. For if in French theatre in the 
second half of the century, women's roles are preeminent, it was the précieux 
movement which made them so40 (HOWARD, 1991, p. 58).           

A análise de Howard (1991) demonstra que o movimento preciosista representava uma 

tentativa de emancipação feminina, ainda que limitada pelas convenções da época. As Précieuses, 

ao mesmo tempo em que participavam da vida cultural e crítica de seu tempo, viam-se obrigadas a 

restringir suas atividades àquilo que era socialmente permitido, como as discussões sobre amor e 

comportamento refinado. Essa delimitação, imposta tanto pela educação que lhes era concedida 

quanto pelas expectativas sociais, fez com que suas contribuições literárias girassem, 

frequentemente, em torno das paixões e dos códigos de conduta sentimental. Contudo, as 

Précieuses aproveitaram essa "limitação temática" para explorar o universo amoroso com uma 

 
40 “As Preciosas queriam envolver-se em todos esses movimentos, mas sua experiência e educação eram muito 

limitadas para que pudessem contribuir para mais do que uma pequena parte deles. A Fronda havia despertado o 

gosto pelo poder em algumas mulheres aristocrá!cas, mas era di"cil sustentar a ambição na era pós-Fronda. As 

mulheres imitaram imprudentemente a revolução cien#fica ao tentar aplicar princípios cien#ficos à única área em que 

!nham exper!se, as fases e refinamentos das paixões. Elas par!ciparam de forma mais efe!va na revolução social ao 

estender a adesão de seus salões originalmente aristocrá!cos à burguesia. Sua contribuição mais extensiva foi para a 

literatura cria!va e a crí!ca literária, mas mesmo aqui seu alcance era limitado. O amor era sua esfera; elas literalmente 

o mapeavam, com suas Cartes du Pays Tendre, e o categorizavam, com seus oito graus de amor, vinte !pos de suspiro, 

quarenta categorias de sorriso. Para avaliar suas realizações, temos que descartar boa parte da indubitável bobagem 

do movimento, ridicularizada por Molière e Boileau, e buscar seu entendimento revolucionário da natureza feminina. 

Pois se no teatro francês na segunda metade do século os papéis femininos são proeminentes, foi o movimento 

précieux que os fez assim.” (Tradução nossa) 



30 

 

profundidade que, paradoxalmente, ajudou a promover uma revolução na maneira de entender o 

papel da mulher na literatura e na sociedade. 

Portanto, ainda que ao longo do século XVIII os salões tenham apenas ampliado sua 

importância enquanto local de socialização e gerado espaço para uma pseudoautonomia feminina, 

que progredia ao menos naquela esfera, a abrangência temática limitava-se ao imaterial, ao 

subjetivo. A interação com os pensadores tradicionalistas e críticos à emancipação feminina, por 

sua vez, mostrava-se indispensável; mulheres podiam participar ativamente das discussões 

intelectuais, compartilhar seus pontos de vista e até mesmo publicar seus trabalhos, alcançando 

assim algum reconhecimento por suas contribuições intelectuais41. Naturalmente, o auge de sua 

independência restringiu-se à convivência com outros autores e intelectuais, na tentativa de 

construir uma possibilidade de aprimorar ideias e cultivar a anuência que seria fundamental na 

concretização de qualquer ambição criativa.    

Como veremos ao longo do trabalho, os salões, ao promoverem essa integração entre 

classes sociais, ainda que restrita, abriram espaço para o surgimento de novas culturas literárias 

que ultrapassavam os limites da aristocracia e que, de certo modo, preparavam o terreno para o 

surgimento de uma literatura cada vez mais acessível e identificada com o público burguês. Assim, 

as Précieuses contribuíram não apenas para a literatura de seu tempo, mas também para o processo 

de popularização de um ideal cultural e sentimental que, mais tarde, seria apropriado e expandido 

pelo romance enquanto gênero. 

A cultura do preciosismo acabou gerando um campo de interferência às rígidas estruturas 

patriarcais, antecipando uma discussão mais ampla sobre o papel da mulher na produção literária 

e no espaço público. Se a burguesia trouxe consigo novas exigências culturais e sociais, as 

Précieuses foram as pioneiras na tradução desses ideais em uma forma de literatura que, mesmo 

repleta de sutilezas e limitações, carregava em seu cerne o germe de uma crítica social que iria se 

desenvolver ao longo do século XVIII e dos séculos posteriores.  

 

1.3.O romance enquanto doutrina pedagógica  

O romance pedagógico emergiu no século XVIII como uma forma literária que entrelaçava 

o ensino com o desenvolvimento moral e emocional, refletindo os ideais iluministas. Uma das 

 
41 Destaca-se a relevância do trabalho científico e literário de Émilie du Châtelet, que, entre 1746 e 1749, traduziu 
Principia Mathematica de Isaac Newton, sendo uma das principais responsáveis pela inserção da obra na França.  



31 

 

características mais expressivas do romance enquanto gênero literário é sua capacidade de 

incorporar outras técnicas narrativas e subgêneros, aprimorando a experiência da narrativa e 

mobilizando os leitores a compreenderem as motivações e os conflitos dos indivíduos em seus 

contextos sociais. Esse potencial de construir personagens e situações realistas permitiu que o 

romance se tornasse um meio eficaz de transmitir valores e normas, especialmente entre a nobreza 

e a burguesia em ascensão. Filósofos e escritores do período exploraram essas particularidades, 

introduzindo valores moralizantes nas narrativas como um modo de instruir os leitores sobre os 

padrões e valores da nobreza.  

As mudanças no estilo narrativo e no foco temático dos romances do século XVIII fizeram 

com que esse gênero tivesse uma profunda influência na educação feminina, especialmente com o 

aumento de romances destinados a educar mulheres nos preceitos da moralidade e dos papéis de 

gênero. No entanto, a Igreja e outros setores conservadores viam o romance com muita 

desconfiança, temendo seu potencial de espalhar a irreligião. De fato, ao dar profundidade a um 

personagem não convencional, o romance ajudava a ilustrar as questões sociais mais amplas em 

jogo, bem como servia de comentários políticos (sutis ou não), criticando as estruturas de poder e 

ideologias existentes.  

Uma proeminente figura da crítica iluminista que explorou essa concepção pedagógica no 

romance foi Jean-Jacques Rousseau42, que, através de seus romances, transmitia sua crença de que 

a educação feminina deveria estar restrita aos habituais papéis de gênero, visando a formação de 

boas mães e esposas em detrimento da independência social e intelectual. Para Rousseau, as 

mulheres deveriam ser educadas com foco em habilidades práticas e conhecimentos domésticos, 

pois sua "vocação natural" seria a maternidade, com a mãe ocupando o papel principal na criação 

dos filhos. Em Émile ou De l’Éducation (1762), obra que influenciou muitos de seus 

contemporâneos, incluindo Madame de Genlis, Rousseau enfatiza a importância de condicionar as 

mulheres desde a infância aos papéis de gênero estabelecidos, naturalizando a maternidade como 

o clímax de suas existências e atribuindo às próprias mulheres a responsabilidade de perpetuar essa 

tarefa. Como se observa no trecho abaixo: 

É a ti que me dirijo, terna e previdente mãe, que te soubeste afastar do caminho 
trilhado e proteger o arbusto nascente contra o choque das opiniões humanas. 

 
42 J-J. Rousseau, filósofo, autor e compositor do século XVIII, escreveu obras que influenciaram a filosofia política, a 
pedagogia e a literatura. Genebrino, nascido em 1712, Rousseau desde sua primeira grande obra, Le Discours sur les 
sciences et les arts (1749), alcançaria renome mundial. Sua obra mais conhecida, e um dos textos mais importantes 
para a filosofia política, é Du contrat social ou Principes du droit politique (1762).  



32 

 

Cultiva, rega a jovem planta antes que morra: seus frutos dar-te-ão um dia alegrias. 
Estabelece desde cedo um cinto de muralhas ao redor da alma de tua criança. 
Outro pode assinalar o circuito, mas só tu podes erguer o muro. (Rousseau, 1992, 
p. 10)  

Um ano antes, Rousseau havia publicado o célebre romance Julie, ou la nouvelle Héloïse 

(1761), romance epistolar recebido com enorme efeito pela sociedade letrada da época. Lilti (2018) 

aponta que essa se tornou uma das obras mais conhecidas na Europa durante o período, gerando 

curiosidade e entusiasmo entre os leitores, efeito que Rousseau soube aproveitar ao comentar, com 

habilidade, sua própria celebridade. O modelo de sociedade de corte contribuiu também para a 

proeminência do livro nos círculos literários e para a disseminação dessa obra. O efeito desse 

romance no público leitor induziu ao sentimento de afeição pelas personagens, principalmente 

Julie, o que causou grande comoção naqueles que, à vista disso, empatizavam com ela. Toda sorte 

de pessoas escrevia para Rousseau relatando as emoções e curiosidades acerca de sua obra, que, 

conforme Lilti (2018), gerou também discussões críticas sobre a natureza da celebridade e o papel 

da literatura na sociedade. A recepção do romance não foi apenas sobre sua popularidade, mas 

também sobre as questões mais profundas levantadas pelo autor, em especial aquelas relacionadas 

à fama e a identidade pessoal.  

Segundo suas Confissões43, o que talvez tenha feito de Julie um romance tão aclamado em 

seu tempo foi a forma escolhida por ele para conduzir a narrativa. A simplicidade da trama 

(centrada na narrativa aparentemente trivial de um amor impossível), atrelada à profunda 

construção emocional dos personagens, despertou no leitor identificação por personagens 

inusitados e ao mesmo tempo tão próximos de si. Rousseau consegue trabalhar temas 

profundamente filosóficos, como, por exemplo, a virtude e o amor, apresentando simultaneamente 

uma nova forma de enxergar as pessoas, aproximando-se da semelhança humana por intermédio 

dos sentimentos mais íntimos dos personagens.  Rousseau logra, assim, gerar empatia através do 

amor proibido entre um jovem plebeu e uma nobre, ao passo que ensina a seus leitores uma nova 

abordagem de leitura, baseada no estímulo da identificação psicológica. 

Desse modo, o romance exerceu um papel significativo na difusão de ideais pedagógicos 

ao evidenciar as tensões entre os anseios de autonomia individual e as restrições impostas pelas 

rígidas convenções sociais, especialmente para aqueles afastados dos privilégios das sociedades 

 
43 ROUSSEAU, Jean-Jacques. As Confissões. 4ª edição. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2018. – Livro XI (1761), local 9084 
de 11304.  



33 

 

estamentais, com destaque para as mulheres. Contudo, o principal entrave à emancipação feminina, 

além das condições materiais, residia na limitação do acesso à educação formal. Embora a 

pedagogia ocupasse posição central no pensamento de muitos intelectuais e agentes políticos do 

período – marcado pelo apreço à instrução e ao aperfeiçoamento moral –, a formação feminina 

permanecia condicionada às normas patriarcais vigentes. 

Conforme salienta Badinter (2003), em boa parte da Europa o ensino destinado às mulheres 

restringia-se à preparação para os papéis sociais tradicionais de esposas, mães e gestoras do lar. A 

religião e a moralidade, inculcadas desde a infância, orientavam preceitos éticos e comportamentais 

predefinidos, pautados em valores conservadores. Adicionalmente, disciplinas como música e 

dança eram frequentemente incluídas no currículo, refletindo o incentivo ao refinamento pessoal e 

à adequação social. 

Para além desse conjunto normativo, as meninas eram socializadas a adotar posturas de 

cortesia e polidez, devendo sempre portar-se de forma graciosa e respeitável. O acesso ao saber 

formal, entretanto, permanecia rigidamente controlado: enquanto os meninos tinham contato desde 

cedo com áreas como economia, literatura, poesia e história, as meninas dependiam da supervisão 

de tutoras ou governantas, encarregadas de selecionar leituras consideradas moralmente adequadas, 

evitando aquelas que pudessem fomentar questionamentos intelectuais. 

Essas restrições educacionais e sociais, contudo, não operavam de forma isolada, mas 

integravam um sistema de valores cuja estabilidade seria profundamente abalada pela Revolução 

Francesa. Esse acontecimento não apenas reconfigurou as bases políticas e sociais do continente 

europeu, mas também introduziu novas concepções sobre liberdade, igualdade e cidadania — 

ideias que, ao tensionar o papel feminino no espaço público e privado, desencadeariam um processo 

de transformação cujos desdobramentos ecoariam pelas décadas subsequentes. 

 

1.4.Revolução Francesa: entre ruptura e continuidade  

 A Revolução Francesa é amplamente lembrada como um dos eventos mais transformadores 

da história ocidental e também um dos momentos mais controversos da história da França, 

provocando muitas vertentes argumentativas acerca de sua natureza ontológica. Diferentemente de 

uma revolução de classes uniforme ou de movimentos como a Revolução Americana, a Revolução 

Francesa apresenta características únicas que a tornaram um evento de múltiplas vertentes. Ainda 

que tenha sido por muito tempo celebrada no imaginário popular como “a grande revolução” — 



34 

 

especialmente entre os franceses —, ela foi apenas uma entre diversas revoluções e revoltas que 

marcaram o século XVIII. No entanto, ao contrário de uma simples revolta desordenada, uma 

revolução contém em si os elementos necessários para alterar o curso da história de um país, 

conforme investigaremos nessa seção.  

Segundo Grespan (2003), a Revolução Francesa representou o colapso da ordem social e 

política vigente durante o período iluminista, cristalizando o conceito de Ancien Régime, termo que 

passou a ser amplamente empregado a partir de 1789 para designar o sistema derrubado pela 

insurreição. Os filósofos iluministas, por sua vez, viam com entusiasmo o modelo político 

instaurado na Inglaterra após a Revolução Gloriosa, uma vez que este assegurava o equilíbrio entre 

o Parlamento e a Coroa, ao mesmo tempo em que consolidava o liberalismo como princípio 

estruturante da organização política. Esse ideal liberal tornou-se o eixo central da crítica iluminista, 

redirecionando tanto seu projeto filosófico quanto suas propostas de transformação social, 

enquanto questões ligadas à filosofia da natureza, à epistemologia e à história passaram a gravitar 

em torno desse novo paradigma. 

No entanto, ao mesmo tempo em que promoveu uma ruptura com o Antigo Regime, a 

revolução também abriu caminho para novas estruturas de poder que consolidaram a ascensão da 

burguesia como classe dominante, estabelecendo uma ordem social marcada por valores e 

interesses alinhados ao capitalismo emergente. Em lugar de uma revolução que efetivamente 

redistribuísse poder e riqueza ao povo, o movimento revolucionário acabou por unificar a França 

para adaptá-la a um modelo de produção e propriedade burguês, cujos benefícios foram 

amplamente colhidos pela elite econômica. Assim, as promessas de igualdade permaneceram, em 

grande parte, inacessíveis para as camadas populares, que continuaram submetidas a condições de 

exploração e pobreza. Entre a ruptura com o passado feudal e a continuidade das desigualdades 

estruturais, a Revolução Francesa revela-se como um evento paradoxal: ao mesmo tempo em que 

destruiu velhas hierarquias, instaurou novas formas de dominação que preparariam o terreno para 

o capitalismo emergente. 

 O processo revolucionário de 1789 a 1799 foi marcado por fases distintas — monarquia 

constitucional, convenção nacional e diretório —, permeadas por golpes e contragolpes. Diversos 

fatores, presentes desde o início do Antigo Regime, influenciaram os eventos de 1789. No entanto, 

foi ao longo do século XVIII que emergiram os elementos necessários para catalisar as paixões 

revolucionárias que inflamariam a França. O surgimento da opinião pública foi essencial para 



35 

 

difundir ideais de igualdade, dignidade e ambição de poder no espírito da sociedade. Conforme 

aponta Lilti (2018), a mídia desempenhou um papel fundamental na formação dessa percepção 

pública, com jornais oferecendo ampla cobertura de eventos e figuras, muitas vezes transformando-

os em narrativas serializadas que cativaram a nação. A popularidade de figuras como Mirabeau, 

por exemplo, cresceu imensamente devido à sua habilidade oratória. Seus discursos eram 

frequentemente comparados a apresentações teatrais, evidenciando o caráter dramático do discurso 

político da época, que não se restringia a debates formais, mas funcionava como um espetáculo 

que envolvia o público. Nas galerias, os espectadores reagiam emocionalmente, aplaudindo ou 

interrompendo os palestrantes, criando uma atmosfera vibrante de participação popular. 

A França tinha uma tradição literária reconhecida por toda a Europa44 e, na segunda metade 

do século XVIII, os filósofos eram os principais homens políticos45 do país. Nesse período, o 

princípio revolucionário da publicidade foi aproveitado para obter ganhos comerciais, conforme 

demonstra Lilti (2018) ao apontar a publicação das cartas de Mirabeau. Essa prática refletia uma 

mudança na forma como narrativas pessoais se entrelaçavam com o discurso político, destacando 

o papel da literatura na formação da opinião pública e na construção de uma identidade política. 

Teatros e obras literárias eram considerados fundamentais para a regeneração cultural da nação, 

cumprindo tanto funções políticas quanto sociais. Esses espaços articularam ideais revolucionários 

e promoveram um senso de identidade nacional entre a população. 

Figuras como Necker, então ministro das finanças, exemplificam o caráter efêmero da 

excitação política deste período. Embora sua popularidade tenha crescido nos primeiros dias da 

Revolução, sua influência rapidamente diminuiu. Lafayette, aclamado por seu papel inicial no 

movimento revolucionário, também viu sua reputação decair devido à sua hesitação em escolher 

entre apoiar o rei e a Assembleia Nacional, levando a uma queda considerável em sua popularidade. 

 
44 No artigo intitulado “Viajantes e livros; leitura, posse e comércio de livros em Portugal no século XVIII”, DeNipoti 
(2019) desenvolve um estudo acerca da percepção e representação da presença de livros em território português 
durante o século XVIII e mostra que, mesmo sem nunca terem visitado a península ibérica, autores do Iluminismo 
francês como Voltaire e Montesquieu conseguiram fornecer traços e características que foram carregados pelo estilo 
relato de viagem, publicados em formato de cartas ou memórias.  
45 Acerca disso, Badinter (2003) destaca a visão de Voltaire sobre a conjectura do mundo nesta década: o governo do 
mundo havia se tornado um jogo a três: o filósofo, a opinião pública e o soberano. Dessa forma, é necessário agir 
sobre a opinião pública, pois apenas ela é capaz de se impor ao monarca. Cf. BADINTER, 2003, p. 11 et seq.  



36 

 

 Por outro lado, Robespierre tornou-se célebre sem buscar a fama. Com seu comportamento 

austero e comprometimento com os ideais revolucionários, ascendeu ao poder sem a ostentação 

associada às celebridades. Robespierre desconfiava da popularidade pessoal, frequentemente 

criticando aqueles que a perseguiam, e acreditava que os verdadeiros revolucionários deveriam 

evitar a fama para não deixar que ambições individuais superassem o bem coletivo. Como membro 

do Comitê de Segurança Pública, ele teve um papel crucial na direção do governo revolucionário 

durante o Reino do Terror, buscando eliminar ameaças contrarrevolucionárias e consolidar o poder 

em nome da Revolução. Seus discursos e escritos exerceram profunda influência sobre o 

pensamento revolucionário, promovendo ideias de igualdade e justiça e tentando estabelecer uma 

república baseada em liberdade, igualdade e fraternidade. No entanto, seu legado é lúgubre devido 

aos métodos controversos empregados para alcançar esses ideais revolucionários.  

Ao tentar buscar as “ideias-mães” (ou ao menos o ponto de partida dessas ideias) nos 

cahiers de doléances do século XVIII, o historiador Alexis de Tocqueville (1997) conclui que a 

Revolução Francesa não representou uma ruptura abrupta com o passado, mas o ápice de um 

movimento social e político que se desenrolava havia séculos. Para Tocqueville, a Revolução estava 

profundamente enraizada no processo gradual de centralização do poder e na crescente busca pela 

igualdade social, elementos que já se haviam desenvolvido ao longo de várias gerações. Um dos 

fatores que contribuíram para o enfraquecimento do poder absolutista, segundo o autor, foi o 

declínio paralelo da Igreja, que, como o feudalismo, passava por um processo de decadência desde 

séculos anteriores. Não obstante, embora sua autoridade política tivesse diminuído 

consideravelmente no século XVIII, sua influência sobre os costumes e o pensamento cotidiano, 

especialmente entre as camadas mais humildes da sociedade, ainda desempenhava um papel 

fundamental na incitação da Revolução. Isto porque a igreja, além de uma grande proprietária de 

terras, estava profundamente envolvida no sistema feudal, o que alimentava o ressentimento 

generalizado entre a população. Esse ressentimento foi amplificado pela percepção pública de que 

o clero estava mais preocupado com seu poder temporal do que com os deveres espirituais que lhe 

eram atribuídos. 

Outro ponto de investigação de Tocqueville (1997) é a intelligentsia da época, que, segundo 

o autor, cometeu o erro de teorizar sobre uma nova sociedade sem experiência prática em assuntos 

públicos. Essa desconexão contribuiu para a natureza caótica da Revolução, que, de forma muito 



37 

 

contundente, marcava em si a violência e o extremismo. Paradoxalmente ao que estava sendo 

pregado pelo Iluminismo, Tocqueville aponta que o caráter emocional do movimento foi um dos 

principais culpados pelos resultados negativos da Revolução.  

A Revolução Francesa trouxe mudanças significativas na vida das mulheres, 

particularmente em termos de seus papéis sociais e políticos. As mulheres começaram a participar 

ativamente de atividades revolucionárias, defendendo seus direitos e buscando maior igualdade na 

sociedade. Ao analisar as fontes visuais produzidas na Revolução Francesa, Cruz (2020) aponta a 

participação das mulheres do Terceiro Estado, como as “femmes tricoteuses”, frequentemente 

retratadas tricotando enquanto participavam de discussões políticas, o que espelha o envolvimento 

ativo no discurso revolucionário e destaca suas atividades tanto como forma de engajamento 

político quanto como meio de afirmar sua presença em uma esfera pública dominada por homens.  

Outras mulheres agrupavam-se em clubes políticos, como a Sociedade das Mulheres 

Republicanas Revolucionárias, local em que discutiam questões políticas e defendiam os direitos 

das mulheres. Com base nos cadernos de reclamações do período, percebe-se que a maioria das 

demandas femininas era por direitos civis, posto que, até o momento, as crenças giravam em torno 

de sua incapacidade intelectual e moral, discutidas nas seções anteriores. Logo, as reclamações 

femininas refletiam demandas por educação, empregos, independência e mais autonomia na vida 

pública. A Revolução estimulou essas discussões sobre os papéis de gênero e os direitos das 

mulheres de uma forma pública. Embora muitos líderes revolucionários hesitassem em abraçar 

totalmente a igualdade de gênero, o período lançou as bases para os questionamentos dos futuros 

movimentos feministas, que desafiavam justamente as visões tradicionais sobre o papel das 

mulheres na sociedade. 

No entanto, as demandas femininas por direitos como a educação e o direito ao voto foram 

amplamente ignoradas pelos líderes revolucionários. Esse fato não passou despercebido na época: 

Olympe de Gouges, considerada a pioneira do feminismo ocidental, buscava dar voz a essas 

reivindicações ao criticar a “igualdade” excludente pregada pelos revolucionários. Em Pronostic 

sur Maximilien Robespierre, par un animal amphibie (1792), assinado sob o pseudônimo de 

Polyme, Olympe de Gouges acusa Robespierre de ser um impostor e uma figura perigosa, 

comparando-o a um monstro cujas ações ameaçam a República, ao mesmo tempo em que questiona 

seu compromisso com a justiça e a democracia. Além disso, a autora adverte contra os perigos do 



38 

 

patriotismo excessivo e da violência, defendendo a supremacia da lei, mesmo para aqueles que 

cometeram atos monstruosos, como Robespierre, sugerindo que seu destino deveria ser decidido 

pela lei, e não pelas paixões do povo. Este texto é uma análise crítica contundente do cenário 

político da época, na qual Olympe de Gouges alerta o povo francês sobre o possível colapso da 

Revolução e da República, caso permitam que a Revolução seja guiada por vinganças pessoais ou 

derramamento de sangue. 

Assim, a Revolução Francesa também destacou a disparidade entre a retórica revolucionária 

da igualdade e a realidade vivida pelas mulheres. Enquanto os homens conquistavam direitos 

políticos e utilizavam seu status para atender a demandas particulares, as mulheres eram 

frequentemente relegadas à esfera doméstica, enfrentando resistência social contra suas aspirações 

por igualdade. Em resumo, embora a Revolução tenha desencadeado um movimento pelos direitos 

das mulheres e promovido uma maior visibilidade feminina na vida pública, as estruturas legais e 

sociais subsequentes restringiram amplamente esses avanços, deixando as mulheres a continuar 

sua luta pela igualdade nos anos que se seguiram. 

Essas contradições e limitações não se restringiram ao campo dos direitos das mulheres. 

Conforme Tocqueville observa, a França passou por uma série de crises que dificultavam o retorno 

da prosperidade pública ao país. O próprio esforço do governo para desenvolver essa prosperidade, 

por meio de auxílios, facilidades e execução de obras públicas, gerava um aumento progressivo 

das despesas, sem que houvesse um aumento correspondente nas receitas. Em contrapartida, em 

nenhuma das épocas seguintes à Revolução houve um avanço na prosperidade46 tão rápido quanto 

nas duas décadas que a precederam. Nesse ínterim, uma insatisfação geral se instalava, uma opinião 

partilhada de que não havia nenhum progresso perceptível na França. Um despertar ocorre no corpo 

social47 e, apesar da crescente prosperidade, o descontentamento público apenas aumenta, do 

mesmo modo que a aversão pelas antigas instituições.  

O absolutismo monárquico, por sua vez, mostrava-se mais fraco a cada momento. A 

imagem que se formava (reforçada pela mídia) é a de que esta rígida engrenagem engendrada pela 

 
46 TOCQUEVILLE, A. O Antigo Regime e a Revolução. 4ª edição. Brasília: Universidade de Brasília, 1997. p. 165.  
47 Existe uma agitação para mudar-se de posição, uma motivação em esforçar-se para sair de sua condição. Segundo 
Tocqueville, “à medida que estas transformações acontecem no espírito dos governados e dos governantes, a 
prosperidade pública desenvolve-se com uma rapidez inédita.” (Id. Ibid.) 



39 

 

ideologia da Monarquia absolutista parecia frear a máquina social, impedindo-a de enriquecer, de 

desenvolver-se e de industrializar-se. O recolhimento de impostos já não era suficiente para manter 

a corte e tampouco realizar as reformas necessárias e almejadas pelo rei. Este, por sua vez, obedecia 

a uma opinião pública que “o inspirava ou arrastava diariamente”, limitando a prática monárquica.  

A cada tentativa de controlar o comércio48, a credibilidade e o apoio do monarca diminuíam.   

No campo, a população suportava praticamente toda a carga tributária e, às vésperas da 

Revolução, os habitantes das aldeias não eram vistos senão como fonte de lucro para a monarquia. 

Os altos impostos49 eram definidos de forma arbitrária, podendo variar continuamente sem aviso 

prévio. Ademais, as colheitas fracassavam e a condição do camponês se resumia ao esquecimento 

ou à violência. Enfim, havia uma distinção clara e plena entre os moradores do campo e os dos 

burgos, de forma que até mesmo os servos que viviam nas cidades contavam com mais assistência 

e viviam em melhores condições. Ao analisar os cahiers de doléances50 do Antigo Regime, 

Tocqueville observa que  

O governo do antigo regime que era, como o disse, tão manso e às vezes tímido, 
tão amigo das formas, da lentidão e da consideração quando se tratava dos homens 
colocados acima do povo, e muitas vezes rude e sempre rápido quando agia contra 
as classes baixas, principalmente os camponeses. Entre as peças que tive sob os 
olhos não vi uma só que divulgasse a prisão de burgueses pela ordem de um 
intendente, mas os camponeses são presos sem cessar, por ocasião da corveia, da 
milícia, da mendicância, da polícia e em mil outras circunstâncias. Para uns, 
tribunais independentes, longos debates, uma publicidade tutelar; para os outros, 
o preboste que julgava sumariamente e sem recurso. (Tocqueville, 1997, p.137)  

Apesar da distinção entre nobreza e burguesia, bem como do estigma que recaía sobre o 

burguês-fidalgo, essas ordens não tinham interesses por inteiro conflitantes. Se por um lado havia 

uma burguesia tentando se integrar à nobreza, participar politicamente e operar as oportunidades 

econômicas mais amplamente, por outro havia uma nobreza em conflito, fragmentada e diversa. 

Estima-se que, à época da Revolução Francesa, ao menos ¼ dos membros da nobreza51 era 

 
48 Em 1784, em um documento público, Necker mostrava como um fato incontestável que "a maioria dos estrangeiros 
encontra dificuldades em visualizar a autoridade exercida hoje na França pela opinião pública e compreender qual é 
esta potência invisível que comanda em tudo, até no palácio do rei. Entretanto, é assim que as coisas acontecem". Id. 
p. 165-166.  
49 Cf. VOVELLE (2012), A crise econômica no fim do Antigo Regime, p. 19.  
50 Os cadernos de reclamações ou cadernos de queixas eram registros das reclamações e petições da população que 
se popularizaram no reinado de Luís XVI. Esses cadernos tinham como objetivo organizar as demandas do povo e levá-
las ao rei. Esses cadernos serviram e servem até hoje como fonte de informação para pesquisadores. 
51 Cf. TOCQUEVILLE p. 112.  



40 

 

proveniente dos títulos nobiliárquicos. Ademais, cada vez mais a nobreza se aproximava das 

atividades comerciais e industriais, o que lançava luz sobre a possibilidade de se viver sem os 

privilégios oferecidos pela monarquia em benefício de um maior liberalismo econômico.  

É nessa conjuntura que, em 1787, Luís XVI convoca a Assembleia dos Notáveis52, a fim de 

discutir a enorme dívida pública que a França acumulava, e propõe o pagamento de impostos por 

parte da nobreza e clero, gerando atrito entre seus membros, que se recusavam a abrir mão dos 

privilégios. Assim, em 1789, a assembleia tripartite é convocada, e os Estados Gerais se reúnem 

para discutir essas questões econômicas, gerando ainda mais tensões e conflitos, posto que o 

Terceiro Estado (formado pelos burgueses, sans culotte53 e camponeses) reivindicava mais 

ingerência nas decisões do Estado, aspirando a um novo modelo de votação por cabeça e não mais 

por representação de Ordem. A partir desse momento, tem início uma série de revoltas54, saques às 

propriedades agrárias, manifestações populares que tomam os centros urbanos e essencialmente as 

ruas de Paris, que, no dia 14 de julho, se tornam cenário do ato que entrou para a história como 

símbolo da Revolução: a tomada da Bastilha.  

A tomada da Bastilha55 pela população é o marco oficial do início da Revolução, que se 

consolida após a formação da Assembleia Nacional Constituinte. A Assembleia aprova, no mesmo 

ano, a Declaração dos Direitos do Homem e do Cidadão de 1789, um documento histórico para os 

direitos naturais, inalienáveis e sagrados do homem. Mais tarde, Olympe de Gouges56 irá 

argumentar acerca dessas concepções, entendendo que essa declaração não se estendia às mulheres 

e cidadãs tal qual uma sociedade equitativa e baseada nos valores da igualdade deveria ser. Seus 

 
52 Era um órgão corporativo que tinha função de auxiliar o rei, composto por deputados escolhidos por ele mesmo.  
53 Trabalhadores ou camponeses que compuseram uma força política (efêmera) durante a primeira metade da 
Revolução. Inicialmente o termo “sans culotte”, que significa “sem calças”, era usado para se referir a estas pessoas 
pois, diferentemente dos típicos culotes aristocráticos, usavam uma calça comprida composta de algodão. Por se tratar 
de uma camada menos favorecida, eram estes que mais sofriam com o desabastecimento e a cobrança de impostos 
pela coroa.  
54 “O feudalismo em toda sua potência não inspirou aos franceses tanto ódio quanto na hora em que ia desaparecer. 
Os menores golpes da arbitrariedade de Luís XVI eram suportados com mais dificuldade que todo o despotismo de 
Luís XIV.” Cf. Tocqueville p. 167. 
55 Segundo Vovelle (2012), esse episódio teve um alcance muito além de um acontecimento pontual. É o símbolo da 
arbitrariedade real e, em certo ponto, do Antigo Regime em decadência. Os acontecimentos que sucedem esse 
episódio revelam que, para a burguesia (reservada quanto ao uso da violência e às formas brutais de reinvindicação 
pelo pão utilizadas pela população), a intervenção popular propiciou a revolução parlamentar que se seguiu.  
56 Este é o pseudônimo de Marie Gouze, considerada uma feminista avant la lettre por conta de seus escritos e de sua 
efusiva defesa do direito das mulheres nesse período histórico. Antes mesmo da elaboração dos Direitos do Homem e 
do Cidadão, a autora já questionava a forma como os papéis de gênero estavam alinhados naquela sociedade.  



41 

 

ensaios e manifestos, bem como sua luta ativa em associações pelos direitos políticos e legais das 

mulheres, levaram-na à guilhotina em 1793.  

A Constituição é aprovada em 1791 e a monarquia constitucional substituiu a absolutista, 

inserindo o voto censitário na decisão do chefe executivo que, até então, continuava sendo Luís 

XVI. O voto, é claro, não era para as mulheres. Muitos nobres emigraram para outros países da 

Europa. A França situava-se, assim, no centro de um conflito de interesses políticos que se 

espalhava pela Europa; após uma tentativa de fuga57 mal sucedida do rei, as ações contra a família 

real se tornaram mais hostis. À medida que a ideia de uma abolição do feudalismo58 circulava com 

cada vez mais força e alcance pelo continente, outras monarquias eram afligidas pelo movimento 

revolucionário francês. Em pouco tempo, a França havia se tornado inimiga de praticamente toda 

a Europa. Em Histoire générale de la presse française, Jacques Godechot aponta que, após o início 

do processo revolucionário, imprimiram-se mais jornais do que nos cem anos anteriores, o que 

explica o fenômeno de uma opinião pública cada vez mais abrangente e consciente de si e mais 

acessível, pois era alcançada também por meio de panfletos e cartazes, criando uma cultura política 

aparentemente democrática através da prática da leitura em público. Por outro lado, a nova 

Constituição baseada nos “princípios de racionalidade e igualdade entre os homens” não pôde 

impedir o surgimento de um governo violador de direitos.  

A despeito das tentativas de manter o equilíbrio e atender às demandas populares, Luís XVI 

e Jacques Necker, o titulado Primeiro-Ministro das Finanças, encontravam-se em uma situação 

desfavorável. A tentativa de fuga malsucedida do monarca, que lutava contra as reformas exigidas 

pela Assembleia Constituinte, apreende o que restava de sua legitimidade. Necker demite-se apenas 

um ano depois. Acusado de traição e com sua autoridade sendo completamente questionada pelo 

povo francês, Luís XVI foi preso, julgado e condenado à morte em janeiro de 1793. A rainha Marie-

Antoinette foi julgada e teve o mesmo fim. Madame de Staël, proeminente mulher de letras e figura 

 
57 Chamada de Fuga de Varennes, foi uma tentativa da família real de deixar a França em junho de 1791. A tentativa 
frustrada da família real gerou ainda mais desconfiança em volta dela e seria usada como símbolo da traição do rei 
para com o povo.  
58 No século XVIII o regime senhorial-feudal estruturava-se como um sistema jurídico duplo que implicava na 
propriedade uma parcela de autoridade pública referente àquela terra. O corpo feudal assumia a forma de unidade 
fundiária dividida em duas partes muitas vezes distintas. Uma delas compunha a residência do senhor feudal e seus 
anexos imediatos, assim como um conjunto de terras e matas que podia ser amplamente explorado ou alugado à 
maneira do senhor feudal. A outra reagrupava os demais feudos e arrendamentos. Goujard (1977) aponta que a 
nobreza de Toulouse conseguia desses feudos a maior parte de sua renda, raramente precisando ela mesma 
administrar esses bens fundiários.  



42 

 

respeitada tanto por sua posição social quanto por seu pioneirismo literário, embarcou em uma 

defesa da rainha. Marie-Antoinette, que se casara em benefício de um estreitamento dos laços entre 

França e Áustria, efetivamente havia conquistado a aversão dos franceses. Em seu ensaio, Madame 

de Staël abraça a premissa da maternidade como última defesa da rainha. A forma sensível e 

apelativa utilizada na realização de sua defesa não seria capaz de salvar a rainha. Porém, temos um 

eloquente chamado à razão que, em contraponto com o Terror que o período da Convenção 

enfrentaria, aponta para uma das maiores contradições do período revolucionário, explorada até os 

dias de hoje: 

Minha intenção não é de modo algum defender a rainha como um jurisconsulto. 
Ignoro de que lei se pode servir-se para fazê-lo, e mesmo aqueles que a julgam 
não se esforçarão em instruir-nos. O que eles chamam de opinião, o que creem ser 
política, será sua razão e seu fim. Os termos “defesa”, “prova” e “julgamento” têm 
seu sentido fixado pelo povo e seus líderes, e é por outros índices que se pode 
pressentir a sorte desta ilustre desventurada. Vou, portanto, apenas falar à opinião 
pública, analisar a política, contar o que vi e o que sei da rainha e expor as terríveis 
consequências que sua condenação teria. (...) Não quero atacar nem apoiar 
nenhum partido político: temeria desviar ou minorar o único interesse da augusta 
pessoa que vou defender. Republicanos, constitucionalistas, aristocratas, se vocês 
conheceram o infortúnio, se ansiaram por compaixão, se o futuro lhes traz à 
consciência um temor qualquer, unam-se todos para salvá-la. (Staël, 1793, p. 26) 

Como veremos no próximo capítulo, Madame de Genlis também assistiu à tomada da 

Bastilha e vivenciou o Terror, deixando a França após o Conde de Genlis ser também condenado à 

guilhotina. Percebemos que, em seu discurso, a autora jamais abandonou a posição conservadora, 

tanto moral quanto politicamente. Isso não significa dizer que não houvesse intenções adjacentes; 

ao longo de sua vida foi capaz de manter-se na posição de mulher escritora, publicando obras em 

variados gêneros literários, mas mantendo suas proposições ideológicas. Politicamente não 

ultrapassava a linha da religiosidade, defendendo-a como seu partido. Curiosamente, Tocqueville 

argumenta que a Revolução Francesa operou da mesma forma que as revoluções religiosas. Nesse 

sentido, a propaganda que se fazia nos momentos iniciais da Revolução fez do fenômeno um 

artefato excepcional e, até determinado ponto, especulativo, posto que o que se passava, para além 

de uma revolução social, era uma revolução administrativa e, especialmente, uma revolução que 

garantiria algo valioso para a concretização do plano de domínio estatal: a unificação do sistema 

administrativo e, através disso, o controle sobre diversas comunas e cidades francesas, 

comprimindo e restringindo ainda mais as mesmas camadas sociais que vinham sendo espoliadas 

pelo absolutismo.  



43 

 

A Revolução Francesa agiu em relação a este mundo exatamente como as 
revoluções religiosas operam em relação ao outro. Tem considerado o cidadão de 
uma maneira abstrata, fora de qualquer sociedade particular, da mesma maneira 
como as religiões consideram o homem em geral, independentemente do país e da 
época. Não pesquisou tão-somente qual era o direito particular do cidadão francês, 
mas também quais os deveres e direitos gerais dos homens em matéria política. 
Foi remontando sempre desta maneira ao que havia de menos particular e por 
assim dizer de mais natural em matéria de estado social e governo que a Revolução 
Francesa conseguiu tornar-se compreensível a todos e copiável em cem lugares 
ao mesmo tempo. Como parecia aspirar mais ainda à regeneração do gênero 
humano que à reforma da França, acendeu uma paixão que as revoluções políticas 
mais violentas jamais conseguiram produzir até então. Inspirou o proselitismo e 
gerou a propaganda. Foi assim que pegou este ar de revolução religiosa que tanto 
apavorou os contemporâneos, ou melhor, tornou-se ela própria uma espécie de 
nova religião, uma religião imperfeita, é verdade, sem Deus, sem mito, sem Além, 
mas que, todavia, como o islamismo, inundou toda a terra com seus soldados, 
apóstolos e mártires. (Tocqueville, 1997, p.60) 

A centralização do poder sob o Antigo Regime levou à perda da governança e autonomia 

locais, o que enfraqueceu as formas tradicionais de autogoverno que existiam entre a população. 

Por fim, Tocqueville (1997) conclui que, em determinados momentos históricos, a diversidade de 

perspectivas e valores entre os indivíduos pode ser tão marcante que a concepção de uma lei 

universalmente aplicável se torna incompreensível. Todavia existem também momentos em que a 

simples ideia de uma lei como esta é capaz de inflamar imediatamente os indivíduos, de forma que 

os encargos e os resultados escapam do ideal.  

Em sua essência, os direitos universais afirmavam a dignidade inerente a todos os seres 

humanos, mas a assimetria prática entre eles escancarou a imagem de quem, na verdade, os 

constituiu. A liberdade proclamada pelos revolucionários frequentemente se limitava ao privado, 

não ousando escapar dos muros da liberdade individual. A justiça social e econômica, por sua vez, 

pouco ou nada visou garantir a emancipação de todos os cidadãos. E, apesar da consolidação da 

democracia por meio do voto censitário, na prática a maioria da população da França se via 

impossibilitada de votar, e essa condição só mudaria em meados do século XX. Em suma, a 

Revolução Francesa trouxe mais atos discursivos que materiais, fragilidade que foi explorada pelos 

contrarrevolucionários, bem como pelas aristocracias da época. Estas, por sua vez, não estavam 

distantes da revolução, pelo contrário: da elite apontaram os primeiros bardos da revolução, embora 

o proselitismo político a tenha conduzido em uma direção oposta ao espírito do século das luzes.  

Em última análise, Tocqueville (1997) ressalta a importância da continuidade histórica e os 

riscos de uma ruptura radical com a tradição. Para ele, a Revolução foi uma interação heterogênea 



44 

 

de forças históricas mais do que apenas uma simples revolta contra a opressão. Essa 

heterogeneidade, contudo, não levou a reformas substanciais em áreas como os direitos das 

mulheres, cujas demandas foram rapidamente suprimidas, ou mesmo os direitos humanos, posto 

que as relações de servidão permaneceram praticamente inalteradas. O Código Napoleônico, 

estabelecido após a Revolução, reforçou estruturas patriarcais, limitando os direitos femininos no 

casamento e na propriedade e, assim, retrocedendo nos ideais de igualdade propostos pelos 

revolucionários. A Revolução, portanto, pareceu fracassar ao aplicar seu próprio ideal de 

universalidade, revelando o quão incipiente era o entendimento da liberdade e da justiça que 

buscava instaurar. 

 

1.5. A derrubada do Diretório e o nascimento do Bonapartismo   

Em meio a um cenário de ressignificação dos ideais revolucionários e de um povo marcado 

por traumas históricos, Napoleão Bonaparte surge como um divisor entre as aspirações de liberdade 

e os novos moldes autoritários. Para Tocqueville (1997), Napoleão representa não apenas a 

centralização do poder estatal herdada do Antigo Regime, mas também a resposta ao caos 

revolucionário que trouxe ordem, porém, ao preço das liberdades democráticas e da autonomia 

local. Tocqueville argumenta que, apesar de Napoleão oferecer uma estabilidade duradoura, essa 

paz se sustentava sobre a restrição das liberdades e o fortalecimento de um Estado centralizado. 

Assim, o governo napoleônico reforçou a dependência da população à autoridade central, limitando 

o autogoverno e esvaziando o engajamento cívico. 

Ao analisar o 18 Brumário de Luís Bonaparte, Marx (1852) rememora o golpe de Estado 

de 9 de novembro de 1799, conduzido por Napoleão Bonaparte, que representou um ponto de 

inflexão na trajetória política da França. A República instável, enfraquecida pela constante agitação 

e divisões internas, cedia lugar a um regime centralizado e autocrático, marcando o fim da utopia 

democrática igualitária que a Revolução cultivara. Para Marx, o golpe de Napoleão foi uma 

resposta inevitável ao fracasso do governo revolucionário em estabilizar a nação, explorando o 

vácuo de poder deixado pela exaustão e pelo desencanto popular. Esse evento encerrou 

simbolicamente as aspirações democráticas da Revolução Francesa, ao mesmo tempo em que abriu 

caminho para o nacionalismo e disseminou as sementes do fervor revolucionário que se 

espalhariam por toda a Europa.  



45 

 

As consequências do 18 de Brumário ultrapassaram as fronteiras francesas, definindo não 

apenas um novo modelo de Estado centralizado, mas também consolidando uma ideia de nação 

que ressoaria em toda a Europa. Sob a liderança de Napoleão, as conquistas militares e reformas 

internas remodelaram o mapa europeu, promovendo uma unidade política que, embora poderosa, 

também revelava profundas contradições. Ao buscar uma transformação social e política, a 

Revolução culminou, ironicamente, em uma ditadura militar que minava seus próprios princípios 

de liberdade e igualdade. Nesse sentido, Napoleão não é apenas um símbolo das consequências 

inesperadas das revoluções, mas uma personificação do dilema revolucionário, entre a promessa 

de mudança e o risco de regressão autoritária. 

Fazendo uso das mesmas ferramentas de propagação de informações, Napoleão se tornou 

um dos primeiros líderes a manipular a mídia de maneira sofisticada, transformando-se em um 

ícone de glória heroica e carisma pessoal. De acordo com Lilti (2018), Napoleão foi um precursor 

da política moderna de imagem e celebridade, utilizando sua habilidade em moldar a opinião 

pública para consolidar seu poder e criar uma conexão emocional profunda com a população. A 

escritora Mme de Staël observou que Napoleão, de forma inédita, conseguiu atrair a atenção 

pública e elevar-se ao status de herói nacional, construindo uma narrativa de sucesso pessoal e 

vitória que o tornava quase intocável.  

Napoleão procurava estabelecer conexões culturais, formando relacionamentos com figuras 

culturais proeminentes, a exemplo do ator François-Joseph Talma e do escritor Johann Wolfgang 

von Goethe, elevando seu próprio status de celebridade e tentando se posicionar como patrono das 

artes. No entanto, esse período também se caracterizou pelo estrito controle governamental sobre 

várias formas de expressão, incluindo a literatura, o jornalismo e o teatro. Particularmente na 

França e em seus territórios ocupados, onde o regime precisava suprimir a dissidência e manter a 

autoridade do líder, a era napoleônica institucionalizou as práticas de censura. O decreto de 5 de 

fevereiro de 1810, por exemplo, regulamentava a impressão e o comércio de livros, estabelecendo 

uma rígida supervisão sobre a produção literária e jornalística.  

Sainte-Beuve foi o primeiro a problematizar a relação entre a literatura e a imprensa 

impulsionada pela primeira revolução industrial. Particularmente, ele questionava o impacto dos 

interesses comerciais na integridade literária. A introdução de anúncios em jornais alterou o cenário 

da crítica literária, levando a um declínio da credibilidade das resenhas literárias à medida em que 

estas se entrelaçavam com interesses comerciais. A ênfase de Sainte-Beuve na necessidade de os 



46 

 

escritores se unirem e manterem sua dignidade reflete os novos desafios trazidos pela 

industrialização do livro. No entanto, o próprio autor reconhece que as preocupações materiais dos 

autores contribuíram para a mercantilização da literatura, um processo que, em sua visão, diminuía 

o valor artístico das obras.  

Figura 3 – Decreto imperial de 5 de fevereiro de 1810 (primeira e última página) 

 
Fonte: INTERNET ARCHIVE 

Sainte-Beuve denunciava a mercantilização da literatura em uma sociedade que, após a 

Revolução, buscava reconstituir os laços culturais e as tradições que definiram o Antigo Regime. 

O retorno de Madame de Genlis a Paris e seus esforços para reviver a arte da sociabilidade em seu 

salão no Arsenal, como destaca Convoy (2013), foram fundamentais para redefinir a alta sociedade 

sob Napoleão. Seu espaço não apenas resgatava os bons costumes e valores tradicionais, mas 

também servia como ponto de convergência entre as memórias do Antigo Regime e os ideais do 

novo. Madame de Genlis, ao mesmo tempo testemunha e guardiã da grandeza do Antigo Regime, 

cultivava um ambiente que refletia as contradições e continuidades desse momento histórico, 

desvelando as intrincadas interações entre o passado e as exigências da modernidade 



47 

 

2. Madame de Genlis – A literatura e a educação na revolução iluminista  

Este capítulo tem por objetivo elaborar uma biobibliografia de Madame de Genlis, figura 

célebre na literatura do século XVIII e precursora da representação feminina na escrita. Para além 

disso, foi igualmente uma defensora do direito à educação das meninas e mulheres, conforme 

demonstraremos nas próximas páginas. Entendemos o estudo biobibliográfico como uma 

ferramenta fundamental para a documentação e compreensão das contribuições de indivíduos em 

diversos campos, e, através da apresentação da vida e da obra da autora, buscaremos não apenas 

preservar o contexto histórico, mas também promover a pesquisa acadêmica e a conscientização 

pública sobre as vozes femininas na literatura. 

Ser mulher escritora sempre foi um desafio permeado por barreiras culturais, sociais e 

econômicas, que não apenas impactam o desenvolvimento individual das autoras, mas também 

moldam o cenário literário e a representatividade feminina. Virginia Woolf, em seu ensaio Mulheres 

e Ficção59 publicado em 1929, destaca que a história da literatura inglesa é predominantemente 

masculina60 revelando “estranhos intervalos de silêncio” que marcam as produções literárias das 

mulheres ao longo dos séculos. Mesmo em períodos notavelmente criativos, como o da literatura 

elisabetana, a presença feminina na escrita era quase inexistente.  

Essa exclusão da escrita feminina é reflexo das práticas estabelecidas pela crítica literária e 

pelo mercado editorial, levando muitas autoras a adotar pseudônimos ou a ocultar suas identidades. 

O caso das irmãs Brontë e de Mary Ann Evans, que se fez conhecer como George Eliot, é 

emblemático. Mesmo Mary Shelley, ao publicar Frankenstein ou o Prometeu Moderno (1818), 

omitiu seu nome, evidenciando a pressão social que restringia a recepção dos romances de autoria 

feminina.  

Os estereótipos de gênero contribuíram significativamente para a repressão das mulheres, 

limitando-as a determinados temas e gêneros literários. Woolf (1929) observa que o romance, por 

sua natureza menos rígida, se apresenta como a forma de arte mais acessível às escritoras, 

permitindo que entrelacem suas experiências e funções de gênero com a escrita. No entanto, 

 
59 Neste ensaio, a autora busca desenvolver algumas ideias a respeito da ficção escrita por mulheres (ou da ficção que 
é escrita sobre mulheres), preâmbulo de outros trabalhos de semelhante importância, voltados a discorrer sobre a 
situação das mulheres que escrevem. Além de militante ensaísta, Virginia Woolf escreveu prestigiados romances em 
que privilegiava o ponto de vista feminino, bem como fazia ressair suas provocações acerca da memória coletiva que 
se construía em torno das existências femininas. Para um maior aprofundamento acerca deste e de outros trabalhos 
da autora, recomenda-se a leitura do artigo de Mariana Soletti da Silva (PPGL-PUCRS), publicado em 2021 no vol. 19 
da revista Garrafa, cujo título é “Mulheres e Ficção (2019): Virgínia Woolf e o ato de escrever”.   
60 Woolf, 1929, p. 10. 



48 

 

durante um longo período as práticas sociais relegaram as mulheres a espaços domésticos, 

condicionando-as a serem romancistas devido à expectativa de que fossem observadoras atentas de 

seu entorno. 

A luta por reconhecimento e espaço é uma constante na trajetória das escritoras. Muitas, 

como Woolf, expressaram sua frustração quanto à falta de tempo e espaço para se dedicarem à 

literatura. Em seu famoso ensaio A Room of One’s Own (ou, como consta em algumas traduções, 

Um quarto todo seu), Woolf (1929) argumenta que os fatores econômicos e a necessidade de tempo 

para a criação artística são obstáculos significativos que muitas mulheres enfrentam.   

Apesar desses desafios, algumas mulheres conseguiram destacar-se na literatura, 

desafiando as expectativas de sua época e abrindo caminhos para futuras gerações de autoras. Nesse 

contexto, Madame de Genlis emerge como uma figura de relevo; sua trajetória e vasta obra 

oferecem não apenas inspiração, mas também um repertório histórico, sociológico e cultural que 

enriquece o entendimento da escrita feminina no século XVIII. Assim, a análise de sua vida e de 

sua obra é essencial para apreciar as multiplicidades e os avanços da literatura escrita por mulheres. 

 

2.1. Félicité: infância e formação  

Caroline-Stéphanie-Félicité du Crest, conhecida como Madame de Genlis, nasceu em 25 de 

janeiro de 1746 em uma propriedade senhorial situada em Champcéry61. Seus pais, Pierre-César 

du Crest e Marie-Françoise, mudaram-se para essa residência logo após o casamento, três anos 

antes do nascimento da filha. Desde a tenra idade, Félicité demonstrou uma inclinação notável para 

a literatura, o teatro e a música, áreas que viriam a moldar sua trajetória profissional e acadêmica 

ao longo da vida. 

A obra pedagógica de Madame de Genlis reflete o espírito iluminista da época e sua 

abordagem abrangeu uma variedade de temas, incluindo religião, moral e a educação das crianças 

e dos jovens, por meio de diferentes gêneros literários. Um dos feitos mais expressivos de sua 

carreira foi a nomeação como preceptora dos herdeiros do trono da França, um cargo 

tradicionalmente reservado a homens da Igreja, fato que atesta a singularidade de sua posição na 

sociedade da época.  

De acordo com a biografia elaborada por Jules Bertaut em 1941, a infância de Félicité foi 

permeada por inconsistências materiais. Seus pais, que atravessavam um período de dificuldades 

 
61 Bertaut, 1941, p. 13.  



49 

 

econômicas, mantinham ainda assim um estilo de vida característico da nobreza, o que resultou em 

um ambiente familiar tempestuoso. O pai, na tentativa de sanar as dívidas acumuladas, vendeu suas 

propriedades e adquiriu terras em Saint-Aubin. No entanto, a pressão de credores culminou em sua 

busca por auxílio junto a Guillaume Le Normand, um influente conhecido, o que introduziu a 

jovem Félicité à vibrante vida cultural parisiense ainda em sua infância. 

Esse contato inicial com a elite social não apenas despertou seu interesse pelo teatro e pela 

ópera, mas também fomentou seu talento artístico. Ao retornar ao castelo familiar na província, 

Félicité reproduzia as experiências vivenciadas em Paris, utilizando-se de disfarces e encenações 

para entreter os que a rodeavam. A mãe, igualmente fascinada pelo que havia experimentado no 

fulcro da sociedade parisiense, passou a dedicar-se à organização de eventos sociais que engajavam 

a comunidade local. Para complementar a educação da filha, ela contratou Mademoiselle de Mars62, 

cuja formação era voltada para a religião e o ensino do cravo. Desde cedo, Félicité revelou não 

apenas uma aptidão para o aprendizado, mas também uma vocação inata para ensinar, 

frequentemente improvisando aulas durante suas brincadeiras. 

Em 1756, a situação financeira da família tornou-se insustentável, levando à venda de suas 

terras e à mudança para Paris. Nesse novo ambiente, mãe e filha hospedaram-se na residência de 

Madame de Bellevaux, interagindo com uma variedade de nobres, burgueses, financistas, 

intelectuais e artistas. Este momento foi indispensável no desenvolvimento de Félicité, que se 

dedicou ao estudo do cravo, violão, canto e harpa, mostrando-se especialmente talentosa na última. 

Sua beleza e charme63, acompanhados de uma inteligência aguçada, contribuíram para que, mesmo 

em sua juventude, ela tivesse uma percepção clara das dinâmicas sociais em que estava inserida.  

Alguns autores, como o supracitado Jules Bertaut (1941), apontam que a difícil situação 

financeira dos pais de Madame de Genlis, que acabaram por perder suas terras e, em grande medida, 

suas posses, pode ter sido um dos principais impulsos para a dedicação intensa da autora ao 

trabalho. Essa adversidade, ao expor Madame de Genlis à realidade da instabilidade econômica, 

teria motivado sua busca por reconhecimento e autonomia no cenário literário e educacional da 

 
62 Segundo Bertaut (1941), essa escolha foi “bizarre, imprévu, déconcertant comme tout ce qui se passe dans cette 
maison” [“bizarra, imprevista e desconcertante como tudo que acontece nessa casa” (tradução nossa)]. Isso se deve 
ao fato de que Mlle de Mars tinha apenas 16 anos, e seus conhecimentos se restringiam ao catecismo e ao cravo, 
sendo este último provavelmente o motivo de sua escolha pelos pais da autora. 
63 A valorização da beleza e do charme (aspectos que quase sempre são associados à autora), especialmente em 
círculos aristocráticos e intelectuais, refletia o ideal estético e social do século XVIII, que atribuía grande importância 
à aparência e ao carisma como componentes indispensáveis da vida pública e do reconhecimento social.  



50 

 

época. Assim, o esforço de Madame de Genlis64 para ser aceita em seu círculo social pode ser 

compreendido, ao menos em parte, como uma tentativa de superar as dificuldades familiares e 

assegurar a própria independência, estabelecendo-se como uma figura respeitada e influente no 

ambiente cultural e intelectual de seu tempo. 

Após a mudança para Paris, a situação da família deteriorou-se, e mãe e filha passaram a 

residir em um apartamento. A experiência de frequentar o círculo de La Popelinière permitiu que 

Félicité se destacasse não apenas por sua aparência e talento musical, mas também por seu 

envolvimento em aulas de dança, música e literatura, nas quais aprendia lições que valeriam sua 

carreira como pedagoga e escritora. Foi supostamente nesse período que a autora começou a 

escrever mais intensamente, criando suas primeiras obras e mantendo uma intensa vida social, que 

lhe garantiu renda por meio de apresentações artísticas como concertos e peças teatrais. Dessa 

forma, a infância e a formação de Madame de Genlis foram marcadas por uma combinação de 

reveses e oportunidades que moldaram sua identidade como autora e educadora, preparando o 

terreno para uma carreira notável no campo da literatura e da pedagogia. 

  

2.2. Influência dos salões na formação de Madame de Genlis  

A trajetória de Madame de Genlis é inseparável do contexto dos salões literários e 

filosóficos. Considerados, a princípio, como locais de entretenimento e socialização, os salões eram 

espaços onde intelectuais, aristocratas e figuras políticas se reuniam para debater questões 

literárias, filosóficas e, em períodos críticos, políticas. Lilti (2018) destaca ainda que, em um 

contexto de regimes pautados pelo cerimonialismo e pela hierarquia social, os salões ofereciam 

uma oportunidade rara de democratização do saber e da cultura, hospedando concertos, peças 

teatrais e discussões literárias que ajudavam a construir a opinião pública e a questionar as tradições 

estabelecidas. O fermier général Le Riche de La Poupelinière, após separar-se da esposa, passou a 

viver no Château de Passy, onde estabeleceu um vibrante centro de vida mundana, libertina, 

intelectual e musical, que, segundo Lilti, (2005), se tornou um dos pontos de encontro de figuras 

influentes daquele tempo – ali Rameau triunfou e Grimm conheceu Diderot e d’Alembert – e foi 

onde Madame de Genlis fez sua estreia na sociedade. 

 
64 Em seu ensaio sobre Madame de Genlis, Sainte-Beuve observa: “Esforçar-me-ei para reproduzir minhas impressões 
ao examinar as principais obras desta autora, pois seria preciso muita ousadia para afirmar que se leu todas.” 



51 

 

Segundo Kale (2004), a cultura do salão francês transcendeu a mera função social e se 

consolidou como uma instituição cultural complexa que, sobretudo no final do século XVIII, 

fomentou o desenvolvimento de um pensamento crítico na sociedade francesa. Esse ambiente foi 

fundamental para a formação de Madame de Genlis, oferecendo-lhe não apenas prestígio social, 

mas também uma plataforma para desenvolver e difundir suas ideias educacionais e literárias. 

Nesses salões, que frequentemente contavam com a liderança de mulheres da aristocracia, Madame 

de Genlis encontrou uma educação informal e uma rede de contatos valiosa, além de um espaço 

para o intercâmbio de saberes e o aprimoramento de suas habilidades retóricas e literárias. Em uma 

sociedade marcada pelo Iluminismo e pela busca por novas ideias, esses ambientes de discussão 

não apenas ampliaram suas perspectivas, mas também solidificaram sua posição como escritora e 

pedagoga.  

A interação nos salões permitia a troca de ideias entre diferentes setores da elite intelectual 

e cultural e, conforme argumenta Lilti (2018), promovia uma “publicidade privada” que colocava 

os indivíduos em uma posição de destaque e prestígio social. Frequentando esses ambientes, 

Madame de Genlis pôde solidificar sua posição como autoridade no campo educacional e literário, 

valendo-se também da visibilidade pública que esses espaços proporcionavam. Os salões do século 

XVIII deram origem também ao fenômeno da celebridade65, promovendo figuras públicas cujos 

talentos e opiniões se tornaram objeto de interesse e discussão.  

A notoriedade de Madame de Genlis em tais círculos é um exemplo de como as dinâmicas 

de reconhecimento social e visibilidade cultural poderiam alavancar a carreira de uma escritora e 

educadora durante o Ancien Régime. No contexto dos salões, Madame de Genlis pôde interagir 

com pensadores, escritores e artistas renomados, o que contribuiu para moldar sua visão de mundo 

e influenciou diretamente suas escolhas temáticas. As discussões sobre moralidade, filosofia e 

política, frequentemente inspiradas por Rousseau e outros iluministas, refletiram-se em suas obras, 

 
65 Segundo Lilti (2018), o conceito de "celebridade" emergiu como um fenômeno cultural distinto no século XVIII, 
caracterizado por uma série de aspectos fundamentais, como, por exemplo, o surgimento de produtos culturais de 
massa, que gerou fortes respostas emocionais do público e permitiu que indivíduos se sentissem conectados a figuras 
proeminentes, mesmo sendo parte de uma multidão de admiradores. Outro aspecto fundamental era uma “quase 
interação mediada”, em que a comunicação entre o público e as celebridades ocorria predominantemente por meio 
da mídia em vez de contatos diretos, intensificando o efeito da cultura da celebridade. Além disso, o crescente 
interesse da mídia pela vida privada das figuras públicas desdobrou as linhas entre o público e o privado, promovendo 
uma compreensão mais íntima dessas personalidades. O termo "celebridade" começou a evoluir, diferenciando-se da 
simples fama, envolvendo engajamento emocional e a construção de uma personalidade pública complexa. Assim, o 
século XVIII foi marcante para a formação da celebridade como um fenômeno cultural contemporâneo, impulsionado 
pela intersecção entre as emoções, a mediação e a construção do fascínio pela vida privada.  



52 

 

especialmente em seus romances pedagógicos. Foi também nesses salões que Madame de Genlis 

consolidou sua postura crítica frente às limitações impostas às mulheres e, ao mesmo tempo, 

formou uma visão relativamente conservadora em relação à moralidade feminina, um aspecto que 

transparece em obras como La Femme auteur. Em síntese, a presença constante da autora nesses 

círculos da alta cultura proporcionou a ela domínio das convenções sociais e literárias, utilizados 

para construir personagens complexas e cenários detalhados, retratando, de forma crítica e 

perspicaz, a sociedade de sua época.  

No contexto de sua formação intelectual, é relevante notar que, segundo Kale (2004), os 

salões franceses no final do século XVIII também serviram como espaços de formação política, 

especialmente durante os anos de turbulência revolucionária. Esses locais tornaram-se ambientes 

nos quais as ideias iluministas e as discussões sobre moralidade e cidadania eram disseminadas e 

debatidas, reverberando nas obras de Madame de Genlis, que, além de serem literárias, carregam 

um forte teor moral e educativo, conforme veremos na próxima seção. O impacto desse ambiente 

na formação de Genlis é perceptível, por exemplo, em sua abordagem pedagógica, que enfatiza 

valores morais e reflete a criticidade das conversas dos salões, nas quais, em diversas ocasiões, os 

partícipes se dedicavam a discutir e a propor uma educação voltada ao desenvolvimento da virtude 

e da razão (Rousseau, por exemplo, apresentou Julie em um salão, possibilitando a reação de seus 

pares antes da publicação oficial).  

Além disso, Lilti (2018) argumenta que os salões contribuíram, ao incentivar a interação 

entre diferentes ordens sociais e ao promover o “espetáculo da vida pública”, para um intercâmbio 

de ideias mais democrático e inclusivo, permitindo uma abertura para diferentes perspectivas 

sociais. Essa característica do ambiente dos salões, onde a diversidade de opiniões e estratos sociais 

se fazia presente, certamente ampliou a visão de mundo de Madame de Genlis para além dos limites 

da aristocracia. A abertura para uma educação que atendesse a diferentes camadas da sociedade, 

demonstrada em seus textos pedagógicos, é um reflexo das experiências que ela teve nesses 

ambientes de discussão e aprendizado, em que se dialogava sobre temas que incluíam desde a 

filosofia até a política e a moralidade, refletindo as preocupações sociais da época. 

A experiência de Madame de Genlis nos salões franceses foi fundamental para moldar sua 

trajetória como escritora e educadora, permitindo-lhe obter visibilidade e reconhecimento, além de 

uma base sólida de formação intelectual e moral. O contexto dos salões ofereceu-lhe a oportunidade 

de interagir com pensadores e figuras proeminentes de sua época, influenciando sua produção 



53 

 

literária e pedagógica e consolidando suas convicções educacionais. Como observa Lilti (2018), a 

teatralidade e a visibilidade pública dos salões contribuíram para criar um espaço onde figuras 

intelectuais como Madame de Genlis podiam não apenas se destacar, mas também exercitar suas 

capacidades críticas e pedagógicas, estabelecendo o papel desses espaços na formação dos grandes 

intelectuais do século XVIII.   

 

2.3.Produção Literária  

A lista abaixo busca organizar e apresentar a abrangência das atividades, interesses, 

objetivos intelectuais e profissionais de Madame de Genlis ao longo de sua vida. Uma parte de suas 

obras foi digitalizada e pode ser acessada gratuitamente através do site da biblioteca digital da 

Biblioteca Nacional da França (Gallica) ou do Théâtre Classique66. O conjunto das obras de 

Madame de Genlis reflete o compromisso interdisciplinar da autora com temas variados, que vão 

da análise crítica e revisão de textos ao estudo aprofundado de questões literárias, históricas e 

educacionais. Ao reunir essas informações, o objetivo é fornecer um panorama detalhado que possa 

servir de base para reflexões futuras, além de facilitar a integração e a expansão dos temas 

discutidos, com ênfase no rigor teórico e na qualidade discursiva.  

Théâtre à l'usage des jeunes personnes – 1779-1782 

Théâtre de Société – 1780-1782  

Les Annales de la vertu, ou Cours d'histoire à l'usage des jeunes personnes – 1781-1782 

Adèle et Théodore, Ou Lettres sur l'éducation – 1782  

Essais sur l'éducation des hommes, et particulièrement des princes par les femmes:  
Pour servir de supplément aux Lettres sur l'éducation – 1782  

Le club des dames, ou le retour de Descartes – 1784 

Les Veillées du château, au Cours de Morale a l’usage des enfants – 1784  

Contes moraux – 1785 

Sacred dramas67 – 1786 

 
66 Embora o nome de Madame de Genlis não apareça na lista de biografias disponível no site, várias de suas peças 
estão ali acessíveis. Le Club des Dames ou le Retour de Descartes, por exemplo, pode ser baixada gratuitamente, 
embora sua autoria esteja indicada como “(anonyme)”. Disponível em: https://theatre-
classique.fr/pages/pdf/ANONYME_CLUBDESDAMES.pdf  
67 Sacred Dramas é a tradução para o inglês de contos selecionados de Théâtre d'éducation à l'usage de la jeunesse, 
realizada por Thomas Holcroft. Esse volume inclui os contos: The Death of Adam, Hagar in the Wilderness, The Sacrifice 
of Isaac, Joseph Made Known to His Brethren, Ruth and Naomi, The Widow of Sarepta e The Return of Tobias. 



54 

 

Pièces tirées de l'Écriture Sainte – 1787  

La religion considérée comme l'unique base du bonheur et de la véritable philosophie – 
1787  

The child of nature 68 – 1788  

Discours sur l'éducation de Monsieur le Dauphin et sur l'adoption – 1790  

Discours sur l'éducation publique du peuple – 1791  

Discours sur le luxe et l'hospitalité, considérés sous leurs rapports avec les moeurs & 

l'éducation nationale – 1791  

Discours sur la suppression des couvents de religieuses et l'éducation publique des femmes 
– 1791 

Leçons d'une gouvernante à ses élèves, ou Fragments d'un journal, qui a été fait pour 
l'éducation  
des enfants de Monsieur d'Orléans. – 1791  

Les chevaliers du cygne, ou la cour de Charlemagne – 1795  

The tales of the castle, or Stories of instruction and delight 69– 1795  

Précis de la conduite de Madame de Genlis depuis la Révolution – 1796  

Epître à l'asile que j'aurai, suivi de deux fables, du chant d'une jeune sauvage, de l'épitre  
a Henriette Sercey et des réflexions d'un ami des talens et des arts – 1796  

Discours moraux et politiques sur divers sujets, et particulièrement sur l'éducation – 1797  

Les petits émigrés, ou Correspondance de quelques enfants – 1798  

Manuel du voyageur, ou Recueil de Dialogues, de Lettres etc suivi d’um itinéraire raisonné 
à l’usage des Français en Allemagne et des Allemands en France, par Mme de Genlis – 
1798-1799 

Les Voeux téméraires ou l'enthousiasme – 1798-1799 

Herbier moral, ou recueil de fables nouvelles et autres poésies fugitives – 1799 

Le petit La Bruyère, ou Caractères et moeurs des enfants de ce siècle – 1799  

Les Mères rivales, ou la calomnie – 1800  

Nouvelle méthode d'enseignement, pour la première enfance – 1801 

Nouvelles heures à l'usage des enfants – 1801  

Projet d'une école rurale pour l'éducation des filles – 1801  

 
68 Traduzido e adaptado do drama Zélie, ou L’ingénue, originalmente publicado em Théâtre à l’Usage des jeunes 
personnes. 
69 Tales of the Castle é a versão em inglês de Les Veillées du Château. 



55 

 

Nouveaux Contes moraux et Nouvelles historiques – 1802  

Nouvelles – 1804  

Les souvenirs de Félicie L. - 1804 

La duchesse de la Vallière – 1804  

Vie pénitente de Mme de La Vallière – 1804  

Leçons ou traité élémentaire de dessin et de peinture: composé d'apres les vrais principes  
de l'art et mis a la portée de tout le monde. – 1805  

Les Monuments religieux, ou Description critique et détaillée des monuments religieux, 
tableaux et statues, gravures sur pierre et sur métaux, ouvrages d'orfévrerie, églises de 
toutes les sectes de la religion chrétienne, etc., qui se trouvent en Europe et dans les autres 
parties du monde – 1805 

Étude du coeur humain – 1805  

Le Comte de Corke ou la séduction sans artifice – 1805  

Alphonsine, ou La tendresse maternelle – 1805 

Madame de Maintenon, pour servir de suite à l'histoire de la duchesse de la Vallière – 1806  

Suite des souvenirs de Félicie L* – 1807   

Le siège de La Rochelle ou le Malheur de la conscience – 1807  

Bélisaire – 1808  

Sainclair, ou la victime des sciences et des arts – 1808  

Alphonse, ou Le fils naturel - 1809 

Arabesques mythologiques, ou Les attributs de toutes les divinités de la fable – 1810 

De l'influence  des femmes  sur la  littérature française, comme protectrices des lettres et 
comme  auteurs;  ou  précis de l'histoire des femmes françaises les plus célèbres – 1811  

 

Advertindo novamente acerca da incompletude da lista acima, que tem como objetivo 

apresentar algumas das obras da autora, enfatizamos que alguns títulos podem não estar presentes 

nesta lista, especialmente aqueles arquivados em bibliotecas nacionais ou publicados em 

compêndios acadêmicos sobre literatura francesa, bem como obras menos conhecidas, 

colaborações e reimpressões em outros idiomas, edições posteriores e produtos literários como 

manuscritos, publicações regionais ou cartas que podem estar arquivadas, mas não publicadas de 

forma ampla.    



56 

 

Segundo Genette (2018), o título é um elemento fundamental no conjunto de elementos 

paratextuais de uma obra, influenciando profundamente a percepção do leitor sobre o texto e sua 

interpretação. O título estabelece um contrato genérico que orienta as expectativas do leitor em 

relação ao conteúdo e ao gênero da obra, definindo o modo como ela será inicialmente 

compreendida. Todavia, Genette observa que a definição de um título nem sempre é 

exclusivamente determinada pelo autor, podendo ser moldada por decisões editoriais ou pela 

percepção pública ao longo do tempo, o que demonstra a complexidade de sua atribuição. Essa 

evolução pode ser observada nos títulos que, em contextos históricos diversos, foram alterados, 

abreviados ou adaptados com o intuito de se alinharem às demandas do público ou a convenções 

editoriais vigentes, configurando um papel dinâmico e mutável. O título exerce um impacto 

interpretativo profundo ao estabelecer uma estrutura de leitura que influencia como o texto será 

abordado, tornando-o um ponto de entrada essencial para o leitor. Em síntese, o título opera como 

uma dimensão central do paratexto, ao passo que revela a natureza colaborativa e plural da 

produção literária.  

A lista de títulos de Madame de Genlis revela seu profundo interesse por temas como 

educação, moralidade, virtude e religião, além de um comprometimento com temas históricos e 

filosóficos. Em seu ensaio sobre a autora, Sainte-Beuve (1850) declara que Madame de Genlis era, 

antes de tudo, uma escritora, ressaltando a vocação quase inevitável dela para a escrita e a instrução. 

Sainte-Beuve observa que  

Tous ces goûts, tous ces talents divers, tous ces arts d’agrément, tous ces métiers 
(car elle n’omettait pas même les métiers), faisaient d’elle une Encyclopédie 
vivante qui se piquait d’être la rivale et l’antagoniste de l’autre Encyclopédie ; 
mais ce qui donnait l’âme et le mouvement à cette multitude d’emplois, c’était 
une vocation qui les embrassait, les ordonnait et les appliquait dans un certain sens 
déterminé. Mme de Genlis était quelque chose de plus encore qu’une femme-
auteur, elle était une femme enseignante ; elle était née avec le signe au front. Le 
bon Dieu a dit aux uns : Chante ; aux autres : Prêche. À elle, il lui avait dit : 
« Professe et enseigne. » Jamais le mot de l’Apôtre ne reçut un démenti plus 
formel : « Docere autem mulieri non permitto. — Je ne permets point à la femme 
d’enseigner, » disait saint Paul à Timothée. Mme de Genlis n’était point libre 
d’obéir à ce précepte quand elle l’aurait voulu, tant sa vocation de bonne heure fut 
puissante et irrésistible. Elle manifesta dès l’enfance l’instinct et l’enthousiasme 
de la pédagogie, à prendre ce mot dans le meilleur sens. Il lui avait été ordonné, 
en naissant, d’être le plus gracieux et le plus galant des pédagogues. (Sainte-
Beuve, 1850, p. 3-4)70 

 
70 "Todos aqueles gostos, talentos variados, habilidades e artesanatos (pois ela não negligenciava os artesanatos) 
faziam dela uma enciclopédia ambulante que ameaçava rivalizar e se contrapor à outra enciclopédia; mas um talento 



57 

 

Nem mesmo as críticas de seus contemporâneos poderiam negar a dedicação pedagógica 

de Madame de Genlis, que não só demonstrava amplo conhecimento, mas também a capacidade 

de aplicá-lo de forma organizada e metódica. Suas habilidades para a educação tornavam-na uma 

figura singular em seu tempo, ainda mais por ter se alçado ao posto de preceptora. Sainte-Beuve 

ironiza a proibição de São Paulo sobre mulheres ensinarem, sugerindo que Madame de Genlis era 

uma prova viva de que certas mulheres podiam – e deviam – exercer a educação. Isso enfatiza o 

quanto ela transcendia os limites impostos às mulheres do período, consolidando-se como uma 

referência respeitável e bem-sucedida no ensino, uma “pedagoga irresistível” cuja influência e 

carisma tornavam sua missão educativa inevitável e admirável. Em conclusão, a citação revela 

Madame de Genlis como uma intelectual e educadora comprometida, capaz de sintetizar 

conhecimento e cultura em um papel que era não apenas inovador, mas essencialmente 

revolucionário para aquela sociedade. 

 

2.4. Ascensão social e temas centrais na obra de Madame de Genlis  

Após seu casamento, a jovem Condessa de Genlis71 recusou a monotonia da vida 

provinciana, adentrando cada vez mais o mundo das letras e das ciências, dedicando-se ao estudo 

dos clássicos e mantendo diários e correspondências com os amigos que havia feito nos círculos 

da sociedade, aprendendo com estes e conseguindo estabelecer um público (constituído 

principalmente por seus vizinhos) para prestigiar suas peças. Aparentemente, a experiência 

provinciana e as restrições econômicas da infância mostraram-lhe a importância de conquistar 

aqueles ao seu redor para que pudesse alcançar seus objetivos. Havia uma consciência quanto à 

hipocrisia da sociedade da moda, à manipulação e à importância de se cultivar uma aparência 

adequada a esses espaços, o que não era incomum dado ao histórico do Iluminismo e sua busca 

 

para compreender, organizar e aplicar esses conhecimentos de maneira metódica dava vida e alma a essa multidão 
de atividades. Madame de Genlis era mais do que uma autora, era uma preceptora; ela nasceu com a marca na testa. 
Deus disse a alguns: 'Cantem'; a outros: 'Preguem'. A ela, Ele disse: 'Instrua e ensine'. A palavra do Apóstolo — Docere 
autem mulieri non permitto — 'Não permito que a mulher ensine', como disse São Paulo a Timóteo, jamais recebeu 
uma negação tão clara. Seu talento era tão forte e irresistível desde cedo que, mesmo se desejasse, Madame de Genlis 
não seria livre para obedecer a essa injunção. Ainda na infância, manifestava um instinto e entusiasmo pela pedagogia, 
usando essa palavra em seu sentido mais elevado. Desde o seu nascimento, estava predestinado que seria a mais 
atraente e agradável das pedagogas." (Sainte-Beuve, 1850, p. 62) 
71 Aparentemente o casamento restaura o entusiasmo da autora. A estabilidade do conde de Genlis, coronel dos 
granadeiros de Nancy, assegurava um futuro financeiro confortável para o casal, permitindo-lhes aproveitar a 
felicidade sem preocupações materiais. Cf. BERTAUT (1941), capítulo 2, p. 45. 



58 

 

pela racionalidade. Conquanto sua aceitação naquele círculo72 fosse lenta e gradual, sua ligação 

com Madame de Montesson garantiu seu espaço na corte de Philippe d’Orléans, que as convidou 

para Villers-Cotterêts, onde ambas participavam ativamente na disposição de atividades culturais. 

Inegavelmente a solidez da aliança entre essas duas mulheres, cercadas por uma atmosfera 

de intrigas e suas próprias intenções particulares, atestou os objetivos de ambas. Ao ser admitida 

por Madame de Montesson, Madame de Genlis conquistou a confiança do Duque de Orléans, a 

amizade dos Puysieulx e o espaço necessário para colocar suas ideias em prática e escalar sua 

posição no salão. Através de suas apresentações, atraía os sentidos dos proeminentes intelectuais e 

artistas, assim como da família que até então a rejeitava.  

Les Puysieulx se laissèrent vaincre à leur tour, et Félicité de Genlis fut conviée à 
de longs séjours au beau Château de Sillery, près de Reims, où elle parvint à 
gagner l'amitié de l'oncle et de la tante qui s'étaient montrés si réticents pour son 
mariage. Mme de Genlis se signala de plus en plus par ses talents de musicienne 
et d'actrice, grâce auxquels elle obtint une place prépondérante dans les salons. 
Elle était devenue alors l'amie de Jean-Jacques Rousseau, ce qui n'était pas facile, 
étant donné le caractère ombrageux de cet écrivain. Mme de Puysieulx avait fini 
par éprouver une telle affection pour sa nièce qu'elle tâcha de la faire prendre 
comme dame d'honneur dans la maison que le comte de Provence était en train de 
constituer lors de son mariage avec une princesse de Savoie. Mme de Montesson, 
mise au courant du projet, le devança; elle fit donner à sa nièce une place de dame 
d'honneur auprès de la duchesse de Chartres, fille du duc de Penthièvre, et, en 
même temps, Genlis fut nommé capitaine des gardes du duc de Chartres. (Castries, 
1985, p. 115)73 

Madame de Genlis afirma ter começado a publicar para ajudar uma família condenada a 

pagar uma multa pesada74. Sua tia, Madame de Montesson, também autora, publicava suas obras 

 
72 Segundo Bertaut (1941), mesmo após o nascimento da primeira filha do casal, a família aristocrática do Conde de 
Genlis rejeitava o casamento, que havia acontecido em segredo. As reações foram de escândalo e, como era de 
costume, repercutiram nas cortes de Paris e Versalhes. Por outro lado, a Marquesa de Montesson abriu as portas de 
seu salão para Madame de Genlis e a apresentou a várias pessoas que, ainda que não a aceitassem completamente, 
respeitavam-na com a fria cortesia aristocrática.    
73 “Os Puysieulx também deixaram-se vencer, e Félicité de Genlis foi convidada para longas estadias no belo castelo 
de Sillery, próximo de Reims, onde conseguiu conquistar a amizade do tio e da tia que haviam se mostrado tão 
reticentes em relação a seu casamento. Madame de Genlis destacou-se cada vez mais por seus talentos como 
musicista e atriz, graças aos quais obteve uma posição preponderante nos salões. Ela havia se tornado amiga de Jean-
Jacques Rousseau, o que não era fácil, dado o caráter temperamental desse escritor. Madame de Puysieulx acabou 
desenvolvendo tal afeição por sua sobrinha que tentou colocá-la como dama de honra na casa que o conde de 
Provence estava constituindo durante seu casamento com uma princesa de Saboia. Madame de Montesson, ciente 
do projeto, agiu rapidamente; conseguiu para sua sobrinha uma posição de dama de honra junto à duquesa de 
Chartres, filha do duque de Penthièvre, e, ao mesmo tempo, Genlis foi nomeado capitão das guardas do duque de 
Chartres.” (Tradução nossa) 
74  GENLIS, Mme de. Mémoires de Madame de Genlis. Edition présentée et annotée par Didier Masseau, Paris, Mercure 
de France (« Le temps retrouvé ») p. 390, 2004. Apud REID (2017) 



59 

 

sob anonimato, evidenciando uma percepção clara dos perigos da fama. Com seu apoio, Madame 

de Genlis consolidou-se como escritora no campo editorial. No entanto, conquistar espaço na 

sociedade era apenas o primeiro passo de uma jornada contínua para sustentar-se nessa posição. 

Segundo Zanone (2008), Madame de Genlis elevou-se socialmente sobre três pilares: a literatura, 

a moralidade e a religiosidade, elementos que aparecem recorrentemente em sua obra e reforçam 

sua posição naquele meio. 

Les trois éléments se tiennent par une nécessité impérieuse et indiscutée. Les 
termes de morale et de religion, en particulier, ne semblent pas associés pour 
ouvrir l'espace d'une problématisation qui permettrait d'apprécier leur 
construction réciproque, mais pour en imposer davantage qu'aucun des deux 
termes ne le ferait isolément: syntagme insécable et redondant, « morale et 
religion » forment un bloc qui semble fait pour intimider le lecteur. Le 
fonctionnement de ce syntagme dans le corpus divers de Mme de Genlis, l'identité 
implicite et têtue qu'il pose entre les deux termes, fournirait un vaste sujet d'étude. 
(Zanone, 2008, p. 197)75 

Em 1779, Madame de Genlis passou a desempenhar o papel de educadora no Pavilhão de 

Bellechasse, responsável pela educação dos filhos do Duque e da Duquesa de Chartres. A 

controversa decisão de nomeá-la como governanta e educadora de herdeiros da monarquia 

despertou intensas críticas na opinião pública, embora Genlis aplicasse métodos educativos 

rigorosos e inspirados por grandes pensadores. Pouco após sua nomeação, publicou Adèle et 

Théodore ou Lettres sur l’Éducation (1782), um romance epistolar parcialmente inspirado no 

pensamento de Rousseau, destinado à educação de seus alunos. A obra apresentava três planos 

educacionais, para “príncipes, jovens moças e homens”, evidenciando sua dedicação pedagógica e 

sua visão estruturada para a formação moral e intelectual de seus pupilos.  

Em seu artigo, Robb (1993) afirma que, embora Adèle et Théodore apresente uma visão de 

educação “virtuosa” em uma sociedade em que essa educação era extremamente limitada, o sistema 

pedagógico elaborado por Madame de Genlis estimula a criatividade. O romance enfatiza a 

importância da comunidade e das amizades sinceras, evidenciadas pelos relacionamentos entre as 

personagens, e sugere que a busca pela virtude não é um esforço solitário, mas envolve o apoio 

mútuo nas lutas pessoais. Robb (1993) considera o modelo pedagógico de Madame de Genlis como 

 
75 “Os três elementos mantêm-se por uma necessidade imperiosa e indiscutível. Os termos "moral" e "religião", em 
particular, não parecem associados para abrir o espaço de uma problematização que permitiria apreciar sua 
construção recíproca, mas sim para impor mais do que qualquer um dos dois termos faria isoladamente: sintagma 
inseparável e redundante, "moral e religião" formam um bloco que parece feito para intimidar o leitor. O 
funcionamento desse sintagma no diverso corpus de Madame de Genlis, a identidade implícita e teimosa que ele 
estabelece entre os dois termos, forneceria um vasto tema de estudo.” (Tradução nossa) 



60 

 

utópico, pois a narrativa propõe que é possível integrar a sofisticação mundana à virtude ideal, 

mesmo em um contexto marcado por crises e desigualdades profundas.  

 

Figura 4 – The Harp Lesson, Oil on Canvas 

 
Fonte: Scientific Figure on ResearchGate, 1791 

 

 

Armenteros (2013) observa que o pensamento político de Madame de Genlis é 

profundamente marcado pela influência de Jean-Jacques Rousseau, cujas ideias ela tanto critica 

quanto adota de maneira seletiva, desenvolvendo, ao longo de sua trajetória, uma perspectiva 



61 

 

própria. Esse processo de adaptação e reinterpretação torna-se particularmente evidente em sua 

transição para o monarquismo após a Revolução Francesa, momento em que Genlis se distancia 

dos ideais mais democráticos de Rousseau, sinalizando uma evolução significativa em sua 

orientação política.  

Em Adèle et Théodore, Madame de Genlis apresenta sua proposta pedagógica inicial e 

elabora um tratado plurifacetado, que une educação, a função feminina e pensamento político. Em 

seu artigo, Armenteros (2013)76 destaca que essa obra reflete a visão de Madame de Genlis sobre 

a administração emocional nas sociedades políticas, uma abordagem que, embora situada no 

contexto monarquista, incorpora elementos de crítica e adesão ao republicanismo rousseauniano. 

O personagem M. de Lagaraye, por exemplo, é apresentado como um “legislador-rei” e simboliza 

essa dualidade, combinando características de um governante tradicional, investido de sacralidade 

cristã, com as qualidades de um legislador republicano, cuja autoridade emana de habilidades 

pessoais e de sua capacidade de moldar a comunidade que governa.  

Conjuntamente, Madame de Genlis estabelece uma relação crítica com os ideais de 

Rousseau, especialmente os retratados em Julie, ou la Nouvelle Héloïse e Émile. Sua narrativa 

confronta o ideal rousseauniano de Arcádia com uma visão pragmática que destaca o papel da 

educação para a formação de hierarquias sociais e a importância da maternidade para a transmissão 

de valores morais e sociais. Por outro lado, essa publicação, assim como o próprio fato de a autora 

ter assumido a posição de preceptora, suscitou reações críticas contemporâneas, como evidencia a 

paródia Le Songe d’Athalie (1788), de Grimaud de La Reynière, que satiriza a autora ao apontar, 

de forma irônica, sua ocupação de espaços tradicionalmente masculinos no debate pedagógico e 

político. A quarta nota de rodapé77 dessa paródia chega a descrever Genlis como “um ser 

 
76 Essa interpretação está baseada na análise de Carolina Armenteros, que destaca a narrativa da Arcádia de Lagaraye 
como um espaço em que Genlis explora a administração emocional em contextos políticos, em diálogo crítico com as 
ideias de Rousseau. Armenteros argumenta que, embora Genlis critique severamente Rousseau, ela se apropria de 
aspectos de sua filosofia política para desenvolver uma visão própria e única de monarquismo. O artigo conclui que 
Adèle et Théodore supera sua proposta como romance pedagógico e apresenta-se também como um tratado de teoria 
política. A obra revela uma visão política elaborada, anterior à Revolução Francesa, que fundamenta sua adesão ao 
lado monarquista não como mero oportunismo, mas como parte de um projeto político coerente. Em seu texto, 
Madame de Genlis demonstra um uso dinâmico da literatura para articular intervenções ideológicas que refletem 
tanto influências quanto críticas ao pensamento de Rousseau, posicionando-a como uma pensadora singular no 
contexto da contrarrevolução. Para mais detalhes, ver: ARMENTEROS, Carolina. The Political Thought of Madame De 
Genlis: Rousseau's Royalist Legacy. Revue électronique de littérature française, v. 7, n. 1, p. 45–69, 2013. Disponível 
em: https://doi.org/10.18352/relief.849 Acesso em: 31/12/2024. 
77 A quarta nota de rodapé da paródia de Grimaud afirma de maneira irônica: “Madame la contesse de Genlis est en 
effet un être hermaphrodite, puisqu’elle a accpepté une place d’homme, & qu’on ne peut lui reprocher de n’avoir pas 



62 

 

hermafrodita”, por ter aceitado uma posição de autoridade tipicamente associada ao universo 

masculino, o que reforça a recepção ambivalente de sua atuação pública. 

 

Figura 5 – Le Pavillon de Bellechasse

 
Fonte: Bernard Poyet, 1778. 

Também é possível observar através de títulos como Théâtre à l'usage des jeunes 

personnes78 e Les Annales de la vertu, ou Cours d'histoire à l'usage des jeunes personnes79 a 

consistência de Madame de Genlis em produzir obras voltadas para a formação moral e intelectual 

dos jovens, em meio às mudanças sociais, políticas e culturais do final do século XVIII. Esses 

 

tenu sa place de Femme.” “De fato, a Madame condessa de Genlis é um ser hermafrodita, já que aceitou uma posição 
de homem e não se pode censurá-la por não ter ocupado o lugar de mulher.” (Tradução nossa) 
78 Teatro para o uso dos jovens (Tradução nossa)  
79 Anais da Virtude, ou Curso de História para jovens (Tradução nossa) 



63 

 

títulos evidenciam a percepção das artes (principalmente da literatura e do teatro) como ferramentas 

educacionais fundamentais, capazes de promover tanto o desenvolvimento moral quanto o 

fortalecimento intelectual. Segundo a análise de Pinto (2017), Théâtre à l'usage des jeunes 

personnes ilustra as transformações sociais e políticas que antecederam a Revolução Francesa: as 

peças refletem essas mudanças de uma maneira “prática”, buscando orientar a juventude em tempos 

de transição.  

Durante o Iluminismo, uma vasta gama de temas foi exaustivamente debatida, e, dentre os 

mais abordados, estava a felicidade. Sendo constantemente redefinida nos textos dos pensadores 

iluministas, a felicidade passou de uma associação tradicional com a virtude para uma busca mais 

subjetiva e pessoal. Émilie du Châtelet, por exemplo, articula em seu Discurso sobre a felicidade 

(1746) uma perspectiva hedonista, em que a felicidade é derivada de prazeres duradouros ligados 

a paixões e gostos individuais. Ela realiza ainda um interessante recorte de gênero ao colocar o 

amor ao estudo como a paixão que mais contribui para a felicidade, pois é uma atividade que 

proporciona satisfação interna e autônoma, sem a necessidade de validação externa. Enquanto 

Émilie du Châtelet coloca a autonomia e a autorrealização no centro da felicidade, outros 

pensadores, como Madame de Genlis, optaram por explorar a busca pela felicidade também sob a 

perspectiva da virtude e da religião.  

Madame de Genlis reflete o conceito de “religião natural”, enfatizando a razão e o 

sentimento como caminhos para a compreensão de Deus, em vez de confiar apenas nas religiões 

reveladas. Em alinhamento com esses ideais filosóficos, Madame de Genlis defende uma conexão 

racional e pessoal com o divino, mas acrescenta uma dimensão moral e pedagógica, considerando 

a religião e a filosofia como bases para a felicidade e o comportamento virtuoso. Esse ideal é 

exemplificado por títulos como La religion considérée comme l'unique base du bonheur et de la 

véritable philosophie, refletindo uma visão de mundo na qual a educação moral e a virtude são 

fundamentais para uma vida equilibrada e significativa. A circulação internacional de sua obra 

ressalta sua notoriedade. No prefácio da tradução inglesa, publicada em 1787, o tradutor afirma:  

Translator's Preface 

The works of Madame la Marquise de Sillery, formerly the Countess of Genlis, 
are too well known and too highly esteemed to require any commendation from 
the pen of the Translator. Therefore, he will not presume to give his opinion on 
the work he has the honor of presenting to the English nation; her name alone 
suffices to invite its reading. Its importance and excellence will more than 
sufficiently recommend it to the serious attention of the world and to place her 



64 

 

name among the ranks of esteemed religious writers, a position she has long held 
among those known for their instructive and delightful writings. 
To know Madame de Sillery is to appreciate her qualities and to admire her talents. 
The Translator, honored with her friendship and protection, is deeply moved by 
these sentiments: a desire to form an even closer connection with her...80 (p. 3, 
1787)  

Nesta obra, a autora empenha-se em defender os princípios religiosos frente às críticas do 

Iluminismo, ressaltando a importância da fé e da lei moral para a sociedade. Madame de Genlis 

expõe as contradições nas visões de Voltaire sobre religião e moralidade, destacando suas críticas 

às leis judaicas e explorando as implicações morais dessas críticas no contexto da obra de Voltaire 

e na interpretação de textos religiosos. Ao defender as leis mosaicas, Madame de Genlis argumenta 

que essas são fundamentadas na sabedoria divina, servindo como pilar para a justiça e a moralidade. 

Ela contrapõe essas leis ao "caos" que, segundo ela, é introduzido pelo pensamento filosófico 

moderno, que ameaça minar os valores sociais e promover a irreligião. 

Madame de Genlis também critica duramente a Encyclopédie, sugerindo que os editores 

desta obra almejavam atacar sistematicamente a religião. Em sua análise, Madame de Genlis 

argumenta que os artigos nela contidos refletem um esforço deliberado para enfraquecer as crenças 

religiosas e os padrões morais. Por fim, ao discutir a natureza da matéria e do movimento, ela 

postula que deve existir uma causa inteligente além do mundo material para explicar a ordem e a 

complexidade do universo. 

Além disso, é possível perceber seu interesse por temas históricos e políticos, especialmente 

ligados à Revolução Francesa e à moral pública, como em Précis de la conduite de Madame de 

Genlis depuis la Révolution e Discours sur la suppression des couvents de religieuses et l'éducation 

publique des femmes, títulos que sugerem o envolvimento da autora nas discussões de seu tempo 

sobre os direitos das mulheres e nas recorrentes transformações sociais. O título De l'influence des 

femmes sur la littérature française, comme protectrices des lettres et comme auteurs; ou Précis de 

 
80 “Prefácio do Tradutor – “As obras de Madame la Marquise de Sillery, outrora Condessa de Genlis, são muito 
conhecidas e altamente estimadas, não necessitando, portanto, de qualquer elogio da parte do Tradutor. Ele não se 
atreverá, portanto, a expressar sua opinião sobre o trabalho que tem a honra de apresentar à nação inglesa; o próprio 
nome dela já é suficiente para incentivar a leitura. Sua importância e excelência serão mais que suficientes para 
recomendá-lo à séria atenção do mundo e para colocar seu nome no mesmo patamar dos escritores religiosos, posição 
que ela já há muito ocupa entre os autores instrutivos e agradáveis. 
Conhecer Madame de Sillery é estimar suas qualidades e admirar seus talentos. O Tradutor, honrado com sua amizade 
e proteção, está profundamente impressionado com esses sentimentos: o desejo de estreitar ainda mais sua conexão 
com ela...” (Tradução adaptada)  
 



65 

 

l'histoire des femmes françaises les plus célèbres revela ainda o interesse de Madame de Genlis em 

explorar e valorizar o papel das mulheres na cultura e na literatura francesa, pretendendo destacar 

as contribuições das mulheres, tanto como patronas das artes quanto como autoras, demonstrando 

como essas figuras femininas interferiram no desenvolvimento literário e intelectual da França.  

Para além disso, a obra demonstra uma tentativa consciente de legitimar a presença 

feminina nas letras, oferecendo um recorte histórico das mulheres que marcaram a literatura 

francesa. A expressão "protectrices des lettres" sugere uma visão das mulheres não somente como 

criadoras de conteúdo literário, mas também como guardiãs e incentivadoras das letras, o que 

aponta para um reconhecimento do valor feminino na preservação da memória e na promoção da 

cultura. Ademais, reflete um esforço de Madame de Genlis em inscrever as mulheres no cânone 

literário e intelectual, uma atitude ousada para o contexto de seu tempo. Ao dedicar-se à história 

das mulheres francesas célebres, ela destaca a importância de uma história literária "paralela", na 

qual as contribuições femininas não são apenas reconhecidas, mas celebradas como essenciais para 

o patrimônio cultural francês. Vejamos abaixo uma passagem da obra em questão:  

 

AVERTISSEMENT 

On a donné au public plusieurs ouvrages volumineux, contenant l'histoire des 
femmes auteurs ; mais la plus grande partie de ces auteurs sont très médiocres, ou 
même tout à fait dénués de talent, et les trois quarts de ces femmes célèbres portent 
les noms les plus obscurs et les plus oubliés. On a fait cet ouvrage sur un plan très 
différent : on n'y parlera que des femmes qui ont eu quelque influence sur la 
littérature française, parce que cette recherche est par elle-même intéressante, 
curieuse et neuve, qu'elle ramènera souvent à la peinture des mœurs du temps où 
ces femmes ont écrit, et qu'enfin elle produira surtout à cet égard une foule 
d'observations nouvelles. 
Les protectrices des lettres ne devaient pas être omises dans cet ouvrage, 
puisqu'elles ont eu nécessairement une grande influence sur la littérature, en 
encourageant, en récompensant des talents qui, faute d'appui, n'auraient pu 
souvent ni se développer ni se perfectionner. On ne parlera que des femmes qui 
n'existent plus. On a tâché d'offrir dans cet ouvrage, non un tableau, mais une 
esquisse légère de la littérature française, et des progrès de la décadence et de la 
renaissance du goût et des bons principes. On a indiqué l'origine et les causes du 
mauvais goût qui, trop longtemps, a obscurci l'éclat de cette brillante littérature, 
que tant de chefs-d'œuvre ont élevée si haut. Enfin, cette histoire rapide est 
précédée par des réflexions sur les femmes en général, et particulièrement sur les 
femmes auteurs. (Genlis, 1811, p. 1-2) 

A advertência da autora demonstra criticidade e seletividade em relação às mulheres 

escritoras retratadas nesta obra. Segundo Bourdieu (1992), a classe dominante usa o capital cultural 

para manter a exclusividade, o que pode marginalizar ainda mais indivíduos de diferentes origens 



66 

 

e gêneros, particularmente mulheres. As dinâmicas sociais estão permeadas por interações e 

interseções entre gênero e classe, por meio de estruturas psicológicas e categorias que servem de 

análise para ilustrar como esses fatores influenciam coletivamente a mobilidade social e as 

oportunidades dos indivíduos na sociedade, sendo o capital cultural significativo para a 

compreensão dessas dinâmicas. A intenção de focar apenas nas figuras femininas que exerceram 

uma “influência significativa” na literatura francesa, deixando de lado aquelas consideradas 

“medíocres” ou “desprovidas de talento”, revela uma preocupação em não apenas registrar nomes, 

mas em oferecer uma análise substancial do impacto cultural dessas mulheres, ao passo que nos 

alerta a respeito do recorte para o qual olharemos.  

Não obstante, a perspectiva da autora é inovadora para o período, posto que ela pretende 

associar as biografias dessas escritoras à representação das práticas e costumes de seus tempos, o 

que sugere um interesse em contextualizar a produção literária no panorama histórico e social. Ao  

incluir as “protetoras das letras”, ou seja, as mulheres que atuaram como mecenas, a autora reforça 

o papel essencial do apoio feminino ao desenvolvimento e à preservação do talento literário, 

mesmo entre aquelas que não escreveram diretamente. 

Existe ainda a preocupação de registrar de maneira abrangente a evolução do gosto literário 

e dos princípios estéticos na literatura francesa, abordando tanto a decadência quanto o 

renascimento desses valores. Ao distinguir as "mulheres em geral" das "femmes auteurs", a autora 

propõe uma reflexão específica sobre a condição e a influência das mulheres na literatura, adotando 

uma perspectiva crítica e pragmática que sublinha a relevância das escritoras no contexto cultural 

francês.   

Mais um dos muitos aspectos fascinantes da obra de Madame de Genlis é a ênfase em uma 

educação que forneça os aparatos necessários para a adaptação e sobrevivência em uma Europa em 

rápida transformação, como evidenciado em títulos como Manuel du voyageur, ou Recueil de 

Dialogues81 e Les petits émigrés, ou Correspondance de quelques enfants82.   Conforme aponta 

Altamira (2024), a narrativa de Les petits émigrés destaca a importância de uma educação 

plurilíngue ao retratar um grupo de jovens emigrantes aristocráticos que utiliza suas habilidades 

linguísticas para disfarçar suas origens e se misturar à sociedade europeia no final do século XVIII. 

 
81 Título completo: Manual do Viajante, ou Coletânea de Diálogos, Cartas etc., seguida de um Itinerário racional para 
o uso dos franceses na Alemanha e dos alemães na França (tradução nossa). 
82 Os pequenos emigrantes, ou Correspondência de algumas crianças (tradução nossa). 



67 

 

O caráter multilíngue dos personagens simboliza uma mudança significativa na literatura pós-

revolucionária, indicando uma nova relação entre países e culturas. Isso reflete também um mundo 

cada vez mais interconectado, no qual a linguagem desempenha um papel vital no intercâmbio 

cultural e na identidade, representando um aspecto essencial para a adaptação e a sobrevivência 

desses jovens. 

Em síntese, os títulos de Madame de Genlis refletem uma autora diligente e pragmática, 

profundamente envolvida com a educação, a moral, a história e o papel da mulher na sociedade; 

este último demonstra ser um ponto central em sua obra, onde a autora se posiciona como uma 

defensora da relevância feminina tanto na cultura literária quanto nas transformações sociais do 

período. Através de suas narrativas, Genlis não apenas reflete sobre os desafios enfrentados pelas 

mulheres, mas também propõe um modelo de educação que permita sua plena inserção e 

contribuição para a sociedade, especialmente no contexto de uma Europa em transformação. Suas 

obras, com sua abordagem inovadora, são um testemunho da busca pela legitimação do papel das 

mulheres na sociedade e na literatura, conferindo-lhes um espaço de destaque e reconhecimento 

em um cenário historicamente dominado por figuras masculinas. Dessa forma, o legado de 

Madame de Genlis vai além de sua produção literária, influenciando a forma como a educação e o 

papel das mulheres na sociedade foram pensados e discutidos no seu tempo e além dele. 

 

2.5. Contradições da Revolução Francesa 

Após a convocação dos Estados Gerais por Luís XVI, as tensões intensificaram-se e, com 

a queda da Bastilha, iniciou-se o período revolucionário na França. Em 1792, Madame de Genlis 

buscou exílio fora do país; durante esse período, o rei foi decapitado, assim como M. de Genlis. O 

retorno da autora ocorreu somente após o golpe de Napoleão Bonaparte. Durante os cerca de dez 

anos de exílio, ela continuou dedicando-se intensamente à escrita, dependendo ainda mais de sua 

produção literária. O exílio voluntário após a prisão do Conde de Genlis, seguido pela execução do 

rei e da rainha, Marie-Antoinette, marcaram um período de profunda transformação pessoal e 

política para a autora. Sua produção aumentou e diversificou-se. Segundo Reid (2011), a 

preocupação em manter sua “carreira literária” a levou a produzir com ainda mais ênfase e 

direcionamento. Possuidora de uma extensa produção literária e reconhecida por toda Europa, ela 

destaca-se nos domínios do livro escolar, do livro prático e do romance.  No artigo “Madame de 

Genlis dans le champs éditorial de son temps”, Reid (2011) afirma que Madame de Genlis se tornou 



68 

 

uma das primeiras mulheres autoras a envolverem-se na “literatura industrial” denunciada por 

Sainte-Beuve (1839).   

 

Figura 6 – Portrait of Madame de Genlis 

 
Fonte: Adélaïde Labille-Guiard, 1790. 

  

Foi durante esse período que a autora publicou os já mencionados Les petits émigrés e 

Manuel du voyageur, e também um Précis de la conduite de Madame de Genlis depuis la 

Révolution83 (1796), com o objetivo de defender e justificar sua reputação após a Revolução 

Francesa, provavelmente devido a seu envolvimento com figuras políticas da época e à crítica 

pungente de suas opiniões durante o período revolucionário. O título da obra é acompanhado por 

uma citação de uma carta de Madame de Maintenon: “a única maneira de vencer a calúnia é 

desprezá-la”.  O prefácio do tradutor britânico oferece ainda uma perspectiva externa para a 

situação da autora e agrega uma visão da forma como Madame de Genlis era vista fora do território 

francês.  

 
83 Relato da conduta de Madame de Genlis desde a Revolução, ao qual se acrescentam uma Carta ao Sr. de Chartres 
e Os Pastores dos Pirineus, um Fragmento (tradução nossa).  



69 

 

The little volume now presented to the public, in an English dress, will need no 
other introduction, than the far famed, though the much aspersed name of Genlis 
to recommend it to notice. With much diffidence, the translator submits his first 
attempt, to a British public, relying only on that candour which has ever 
distinguished their decisions (…)  
Madame de Genlis, in her account of her conduct, adduces such plain and 
convincing proofs of her veracity, as can leave to none but the prejudiced, the 
smallest room for doubt; and although this is among the first of her works, 
recording matter of fact, yet she is so much at home on every subject, that the 
reader will find his attention as agreeably interested, as when she transports him 
to the regions of Fancy. 
The candid manner in which she writes to M. de Chartres does her the greatest 
honour; while it plainly shows that no political connection ever subsisted between 
them. From her narrative, and this letter, much information is to be gleaned, with 
respect to the French Revolution, and the chief actors in that interesting scene. 
(prefácio do tradutor, 1796, p. 5)84 

 

Percebe-se que Madame de Genlis gozava da confiança de pessoas ligadas ao meio 

literário. Apesar das calúnias sofridas ao longo de sua carreira, ela conseguiu manter-se 

suficientemente notável e reconhecida por sua relevância cultural e literária. As palavras do tradutor 

sobre o Précis reforçam a imagem de sinceridade e integridade que Madame de Genlis buscava 

manter, "provas tão claras e convincentes de sua veracidade que não deixam espaço para dúvida", 

ao passo que buscam reforçar a credibilidade da autora entre o público britânico. Para além disso, 

há uma clara tentativa de afastar a imagem de Madame de Genlis da imagem do Duque de Chartres, 

executado em 1793, durante o Terror. A nota ainda oferece um elogio ao estilo literário da autora, 

que equilibra realidade e imaginação, descrevendo sua habilidade de envolver o leitor através da 

escrita, descrevendo-a como uma escritora “à vontade em todos os assuntos” e capaz de 

"transportar" o leitor para "regiões da fantasia".  

Les Voeux téméraires ou l'enthousiasme (1798-1799), publicado antes do retorno de 

Madame de Genlis à França sob o regime de Napoleão, foi dedicado a Henriette Matthiesen e a 

 
84 O pequeno volume agora apresentado ao público, em traje inglês, não precisará de outra introdução além do 
famoso, embora recentemente muito caluniado, nome de Genlis para recomendá-lo à atenção. O tradutor submete 
sua primeira tentativa ao público britânico, confiando apenas na candura que sempre distinguiu seus julgamentos (...)  
Madame de Genlis, em seu relato sobre sua conduta, apresenta provas tão claras e convincentes de sua veracidade 
que não deixa espaço para dúvida, exceto aos que têm preconceitos. Embora esta seja uma das primeiras de suas 
obras a registrar questões de grande importância, ela está tão à vontade em todos os assuntos que o leitor sente que 
ela o transporta para as regiões da fantasia. 
A maneira franca com que escreve a M. de Chartres lhe confere a mais alta honra, ao mesmo tempo que demonstra 
claramente que nunca houve qualquer vínculo político entre eles. De sua narrativa e desta carta, muito pode ser 
aprendido a respeito da Revolução Francesa e dos principais atores dessa cena fascinante. (prefácio do tradutor, 1796, 
p. 5 – tradução nossa) 



70 

 

Lady Edward FitzGerald, que, para além de esposa de Edward FitzGerald, um revolucionário 

radical irlandês, se destacou por sua dedicação à causa da independência irlandesa. Lady FitzGerald 

era conhecida por sua paixão pela terra natal e pela liberdade, características que provavelmente 

atraíram Madame de Genlis a dedicar-lhe sua obra. Entre as calúnias direcionadas a Madame de 

Genlis, estava a acusação de ser mãe de filhos ilegítimos do Duque de Orléans. No entanto, entre 

os muitos interesses da autora, a adoção85 de crianças era um tema recorrente. Conforme relatos 

históricos, Madame de Genlis adotava crianças, às quais tratava como pupilos, nutrindo, 

evidentemente, um profundo carinho por elas. Lady FitzGerald poderia ter sido uma dessas 

crianças adotadas, e a dedicatória reflete o apreço pessoal de Madame de Genlis por essa mulher, 

que, possivelmente, compartilhava ideais semelhantes aos dela e que certamente teve um impacto 

significativo nas questões políticas de sua época.    

Nesta obra, escrita durante o turbulento período da Revolução Francesa, Madame de Genlis 

coloca o entusiasmo desenfreado do contexto político como uma força irracional que pode levar à 

ação imprudente e à busca de objetivos excessivos ou perigosos. O entusiasmo é visto como uma 

emoção que pode ser tanto um impulso positivo, quando direcionado para causas nobres, quanto 

uma força destrutiva, quando orientado para objetivos imprecisos ou extremistas. A Revolução de 

fato abalou profundamente a sociedade, afetando a todos, inclusive a autora.  Madame de Genlis, 

enquanto tutora, participava ativamente da vida cultural e intelectual, promovia uma educação 

considerada inovadora, combinando os princípios morais com os crescentes avanços pedagógicos 

e científicos, observando as crenças e os estilos de vida serem perturbados pelas turbulências 

políticas e a interferência da opinião pública em sua própria vida privada.   

Seus métodos educacionais, que incluíam viagens pedagógicas e a introdução dos alunos 

aos princípios da moral cristã, da literatura e das artes, refletiam a influência dos ideais iluministas 

na preservação de valores tradicionais, ao mesmo tempo em que buscavam uma abordagem prática 

para desenvolver competências naturais em uma Europa caótica. Conforme destaca Salmi (2013), 

os métodos de ensino de Genlis estavam à frente de seu tempo: ela utilizava ferramentas como a 

lanterna mágica para ilustrar lições de história e geografia, empregava falantes nativos para o 

ensino de idiomas e introduzia modelos em escala para representar diversos ofícios, promovendo 

 
85 Conforme inferimos a partir das obras Discours sur l'éducation de M. le dauphin e Sur l'adoption, Paméla ou 
l'heureuse adoption (In: Les Veillées du château ou cours de morale à l’usage des enfants) e ainda a coletânea de Lettres 
inédites de Mme de Genlis à son fils adoptif Casimir Baecker.  



71 

 

um aprendizado baseado na observação e no engajamento prático, algo ainda relevante na educação 

moderna. Apesar de seu reconhecimento na Europa, suas ideias educacionais não influenciaram 

diretamente a Finlândia, e o artigo reflete sobre as possíveis razões dessa falta de impacto. As 

contribuições inovadoras e subestimadas de Genlis para a educação combinavam observação, 

engajamento prático e recursos didáticos pioneiros que, embora visionários, não se espalharam 

amplamente como o esperado. 

Figura 7 – Félicité de Genlis au Travail 

 
Fonte: G. Garitan, 1900. 

O trabalho autoral de Madame de Genlis durante a Revolução Francesa oferece uma 

perspectiva singular sobre os dilemas e contradições que perpassaram esse período de profundas 

rupturas. Enquanto intelectuais e membros da aristocracia se viam confrontados pelo desafio de 

conciliar princípios iluministas com a instabilidade política emergente, Genlis oscilava entre a 

defesa de valores tradicionais e a necessidade de adaptação às exigências de uma modernidade em 

pleno fluxo de transformação. Sua produção intelectual, além do domínio literário e pedagógico, 

aparece como testemunho das complexidades e ambivalências de um contexto revolucionário que, 

ao mesmo tempo em que proclamava ideais de liberdade e igualdade, revelava as limitações e 



72 

 

paradoxos dessas promessas. A vida da autora, marcada por tensões internas e desilusões, evidencia 

as fraturas de um imaginário humanista em confronto com a realidade histórica. 

Com o retorno à França durante o governo de Napoleão Bonaparte, Madame de Genlis 

viu-se compelida a adaptar-se às novas conjunturas políticas e culturais, retomando sua atuação 

literária e pedagógica de forma menos proeminente que em períodos anteriores, ainda que 

resistente. Apesar das críticas direcionadas à sua figura, uma análise de seu legado literário e 

intelectual exige o reconhecimento das contradições e ambivalências que atravessam tanto sua 

trajetória pessoal quanto sua produção literária. Tal abordagem crítica, longe de minimizar sua 

relevância histórica e cultural, enriquece a compreensão de sua notoriedade como autora.  

 

2.6. A volta do exílio e memórias da Revolução 

O retorno de Madame de Genlis a Paris, após os anos de exílio, não marcou apenas a 

retomada de sua vida em solo francês, mas também o início de um esforço consciente para 

contribuir para a reconstrução da alta sociedade sob o governo napoleônico. Seu salão no Arsenal 

tornou-se um espaço emblemático, onde as tradições do Antigo Regime encontraram uma nova 

expressão à luz das mudanças sociais e políticas trazidas pela Revolução. Segundo Convoy (2013), 

Madame de Genlis utilizou sua experiência e reputação como testemunha confiável do passado 

para promover uma sociabilidade moderada, que vinculava valores morais à estética, criando 

pontes entre os mundos que ela habitou e ajudando a curar as feridas de uma sociedade dividida.  

Em 1799, o retorno de várias figuras notáveis à França desempenhou um papel essencial 

para a consolidação do poder de Napoleão Bonaparte e para a formação de uma nova ordem 

política. Durante o período do Consulado, o governo implementou medidas para permitir a 

reintegração de monarquistas e ex-nobres que haviam fugido durante a Revolução Francesa, como 

parte de um esforço mais amplo de reconciliação nacional. Essa política buscava não apenas 

estabilizar o país após anos de instabilidade, mas também unificar diferentes setores políticos em 

torno do novo regime. Entre os reintegrados, estavam Madame de Montesson, cuja relação com 

Joséphine Bonaparte facilitou seu retorno, e Madame de Genlis, que foi designada para a 

Bibliothèque de l'Arsenal, reforçando o papel das instituições culturais na legitimação do governo 

napoleônico. 

Napoleão Bonaparte reconhecia a relevância de instituições culturais como a Bibliothèque 

de l’Arsenal na formação da opinião pública e na consolidação de seu regime político. Este espaço 



73 

 

cultural, símbolo da erudição e do conhecimento, foi largamente apoiado pelo imperador, que o 

utilizou como ferramenta para disseminar informações e promover um sentimento de orgulho 

nacional. A valorização da Biblioteca reflete uma evidente estratégia de associar o governo 

napoleônico a um projeto de modernização e engrandecimento da França, em consonância com os 

ideais iluministas que ainda ressoavam na época. Nesse sentido, o incentivo a instituições como a 

Bibliothèque de l'Arsenal foi também um esforço para robustecer a centralidade da cultura no 

fortalecimento da identidade francesa sob o novo regime. 

Além disso, a Biblioteca desempenhou um papel prático no governo de Napoleão, 

funcionando como uma fonte fundamental de conhecimento histórico e literário para a formulação 

de políticas públicas e iniciativas propagandísticas. A administração napoleônica utilizou os 

recursos disponíveis nesse repositório intelectual para fundamentar seus esforços de construção de 

uma narrativa coerente que legitimasse seu poder e suas reformas. A valorização do acesso ao saber, 

em particular aos textos históricos, reforçava os alicerces intelectuais do regime, ao mesmo tempo 

que destacava o papel de Napoleão como promotor e protetor das artes e das letras na França. 

O envolvimento de Napoleão com instituições culturais fazia parte de uma estratégia mais 

ampla para consolidar sua celebridade e seu status de líder da França moderna. Segundo Lilti 

(2018), ao associar-se a figuras e espaços culturais de prestígio, como a Bibliothèque de l’Arsenal, 

Napoleão buscava não apenas aprimorar sua imagem pública, mas também estabelecer-se como 

um estadista comprometido com o progresso intelectual e artístico. Essa estratégia de 

autopromoção incluía a valorização de personalidades que, como Madame de Genlis, se 

destacavam por sua contribuição à cultura e à educação, e cuja influência na sociedade francesa do 

período ressoava além das esferas aristocráticas. 

Segundo Convoy (2013), o salão de Madame de Genlis tinha o foco nas boas maneiras e na 

preservação de valores tradicionais, os quais eram valorizados como contraponto às rupturas 

causadas pela Revolução Francesa. Sua atuação como anfitriã refletia as perdas e os desafios 

enfrentados por seus amigos, e ela mantinha-se como uma testemunha confiável da grandeza do 

Antigo Regime. Essa postura lhe conferiu relevância não apenas como figura literária, mas também 

como ponto de conexão entre as elites do novo regime napoleônico e a herança cultural francesa. 

Sua abordagem à sociabilidade era moderada, promovendo o diálogo como um meio de curar as 

divisões sociais e vincular o refinamento estético às virtudes morais. Assim, o salão de Madame de 

Genlis transcendia o mero convívio aristocrático, alcançando uma relevância que permeava 



74 

 

diferentes segmentos da sociedade ao combinar o encanto do Antigo Regime com os ideais 

emergentes do período napoleônico.  

Foi nessa época que Madame de Genlis escreveu o romance sentimental que será analisado 

no próximo capítulo. Publicado no terceiro tomo de Nouveaux Contes moraux et Nouvelles 

historiques, A Mulher escritora desenvolve um argumento que aconselha as mulheres a não 

seguirem a carreira de autoras. Esse conselho, vindo de uma escritora com vasta produção, 

surpreende o leitor pela sua ambiguidade: Genlis, afinal, dedicou-se a explorar os dilemas morais 

e sociais de sua época, desenvolvendo uma defesa consistente da educação feminina. Suas obras 

apresentam técnicas voltadas para formar crianças e jovens nos novos contextos sociais. Ainda 

nesse período, publicou o Précis de l'histoire des femmes françaises les plus célèbres (1811), 

mencionado anteriormente como sua tentativa de inscrever as mulheres no cânone cultural francês. 

Essas contribuições revelam seu compromisso com uma visão moral e educacional que buscava, 

ao mesmo tempo, preservar valores tradicionais e adaptar-se às transformações de sua época. Além 

disso, refletem sua intenção de incluir as mulheres em uma história majoritariamente escrita por 

homens. Com essa perspectiva, passamos agora ao capítulo final, dedicado à análise literária de La 

Femme auteur. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



75 

 

3. A representação da mulher e da escritora nas obras de Madame de Genlis 

Este capítulo visa analisar A Mulher escritora (1802) de Madame de Genlis. Esse romance 

sentimental explora os conflitos morais e emocionais de Natalie, uma órfã que, assim como sua 

irmã adotiva, Dorothée, cresceu em um convento de Paris.  Esse foco é contextualizado dentro da 

tradição sentimental que valoriza o desenvolvimento e a virtude femininos, projetando, através de 

arquétipos comuns à pedagogia iluminista, valores moralizantes. A fim de compreender essa 

relação, trataremos brevemente do romance sentimental enquanto gênero.  

 

3.1. O romance sentimental enquanto gênero literário 

Conforme aponta Fernández (2011), o gênero romance sentimental tem raízes nas tradições 

medievais, remontando ao registro narrativo lírico iniciado por Jean Renart no século XIII. Embora 

a crítica literária frequentemente relacione o romance sentimental à tradição da novela de cavalaria 

derivada de Chrétien de Troyes, Fernández destaca a inovação de Renart ao priorizar o elemento 

emotivo e lírico sobre o cavaleiresco, de modo que as questões amorosas se sobrepõem aos temas 

de cavalaria. Essa mudança de enfoque marca uma transição expressiva, fornecendo a base para o 

desenvolvimento posterior do romance sentimental como gênero.  

As características da narrativa lírica, como a estrutura poética e os temas do amor, 

influenciaram significativamente a literatura medieval e o desenvolvimento do romance 

sentimental no século XVIII. As principais características da narrativa lírica, segundo Fernández 

(2011), incluem a incorporação de elementos líricos na narrativa, o protagonismo dado aos anseios 

amorosos e a inserção de composições poéticas que evocam temas da poesia trovadoresca. De 

acordo com o autor, a obra de Jean Renart introduz um “registro lírico-narrativo” que permanece 

influente na literatura dos séculos XIII e XIV, especialmente ao utilizar recursos como o cenário 

primaveril que remete ao início das cansós trovadorescas; a separação entre amantes (seja por 

distância geográfica, barreiras sociais ou morais); a comunicação amorosa por meio de poesias, 

mensageiros ou cartas; e o sigilo como condição essencial, cuja violação frequentemente resulta 

no infortúnio dos amantes. Ademais, essa narrativa valoriza o código de valores feudais, como a 

generosidade e a largueza. 



76 

 

Essas características tiveram impacto significativo na narrativa italiana, influenciando 

autores como Boccaccio e Piccolomini86, e contribuíram, em última análise, para o nascimento do 

romance sentimental, enfatizando temas como a saudade, a comunicação e a interação de emoções 

públicas e privadas. Esse legado lírico faz-se presente no romance sentimental de Madame de 

Genlis, A Mulher escritora (como buscaremos demonstrar a seguir), em que elementos como o 

distanciamento emocional e a comunicação indireta entre os personagens são fundamentais para o 

desenvolvimento da narrativa e das tensões morais e afetivas que caracterizam o gênero.  

No trecho que leremos adiante, a narrativa explora, com sutileza, temas centrais do romance 

sentimental, como o controle emocional, a contenção dos sentimentos e as normas de 

comportamento aristocrático que pautam as interações sociais e amorosas. A descrição das 

interações entre Natalie e Germeuil reflete uma espécie de contato comedido, em que a reserva de 

Natalie diante do jovem, aliada ao afeto de Germeuil por Madame de Nangis, indica o predomínio 

dos valores de respeito e prudência no ambiente aristocrático. Esses elementos reforçam o caráter 

moralizante da obra, alinhando-se com os padrões da época, em que o autocontrole e o apreço pelos 

códigos sociais eram parte integrante das relações e do desenvolvimento emocional dos indivíduos:  

Natalie deparou-se nessas rodas com um homem que pouco conhecia, mas que 
sempre encontrara de bom grado. Chamava-se Germeuil. Tinha um porte sedutor 
e era citado como o homem da corte que acrescia aos modos mais agradáveis o 
melhor tom. Isso era, à época, um verdadeiro elogio, não se podia merecê-lo se 
não tivesse muita fineza, delicadeza e bom gosto. Germeuil gozava de conhecida 
afeição, cuja intensidade e duração, aliás, só aumentavam o interesse que 
despertavam seu caráter, sua leveza de espírito e sua pessoa. Há quatro anos amava 
perdidamente a condessa de Nangis, uma das mais belas mulheres da corte, de um 
comportamento tão perfeito que se assentia unanimemente que a constância de 
Germeuil se devia à certeza de ser amado por ela, mas, conquanto se fizesse com 
isso justiça a madame de Nangis, havia a convicção de que ela terminaria por 
ceder a um sentimento que não podia nem vencer nem dissimular.  
Natalie foi passar alguns dias na casa de uma de suas amigas, no campo. Lá 
encontrou Germeuil, que partiria no dia seguinte. À noite, ele sentou-se à mesa ao 

 
86 Embora Piccolomini tenha desempenhado um papel relevante no movimento humanista ao explorar temas de 
arbítrio e moralidade, é em Boccaccio que encontramos uma figura literária duradoura e consolidada, que atravessa 
séculos e se destaca no cânone literário até os dias de hoje. A recente adaptação de Decameron (2024) pela Netflix 
reforça sua relevância atual e a permanência de seu capital cultural no imaginário popular. Segundo Alhusseiny (2022), 
Boccaccio foi central no desenvolvimento da literatura e do pensamento renascentistas, estabelecendo um modelo 
de liberdade pessoal e expressão que, embora progressista para sua época, reflete as estruturas de dominação 
masculina típicas de seu contexto histórico. Analisado sob o viés da teoria de Bourdieu sobre capital cultural, a 
centralidade de Boccaccio no cânone também sugere a reprodução de hierarquias simbólicas, em que o espaço 
reservado aos protagonistas masculinos naturaliza a exclusão de experiências femininas no campo literário. Dessa 
forma, enquanto as noções de autonomia e liberdade pessoal promovidas por Boccaccio permanecem fascinantes e 
inspiradoras, elas também nos desafiam a questionar as dinâmicas de poder e as desigualdades de gênero que, 
enraizadas em suas obras, ainda reverberam na literatura e na cultura contemporâneas.  



77 

 

lado dela. Natalie, naturalmente reservada perante rapazes da idade de Germeuil, 
não sentia ao lado dele nenhuma espécie de embaraço. A afeição que ele devotava 
à madame de Nangis não permitia a nenhuma outra mulher atribuir-lhe pretensões 
que devem causar sempre algum tipo de constrangimento àquela que as faz nascer, 
ainda que não lhe desagradem87. (Genlis, A Mulher escritora, p. 35-36)88 

 

Sutilmente, a ambientação campestre sugere um ambiente bucólico e tranquilo, que, 

indiretamente, evoca os elementos líricos mencionados anteriormente. O comportamento das 

personagens, por sua vez, sugere uma tensão entre a atração e a demanda por manter a ordem social, 

um aspecto fundamental no desenvolvimento de uma narrativa que incorpora elementos tanto 

públicos quanto privados das emoções humanas. A descrição de Natalie e Germeuil envolve uma 

dinâmica de emoções contidas e socialmente adequadas. Natalie sente-se à vontade ao lado de 

Germeuil, mas mantém uma reserva que é caracterizada por sua percepção das normas sociais e da 

situação amorosa de Germeuil com Madame de Nangis. Isso sugere uma contenção emocional em 

público e uma cautela constante sobre as expectativas sociais. 

A temática da separação entre os amantes é alimentada ao longo da trama, e, nesse trecho, 

desenvolve-se através da perspectiva de que Germeuil terá de ausentar-se no dia seguinte, 

sugerindo uma separação geográfica entre ele e Natalie. O motivo dessa separação, por sua vez, é 

a afeição de Germeuil por Madame de Nangis, que emula os valores feudais, refletindo o ideal de 

cortesia que era amplamente valorizado no conjunto das normas e costumes aristocráticos.  Sua 

devoção constante à condessa e o respeito de Natalie pelas normas sociais reforçam a importância 

 
87 Natalie revit dans le monde un homme qu'elle connaissait très peu, mais qu'elle avait toujours rencontré avec plaisir. 

Il s'appelait Germeuil ; sa figure était charmante, on le citait comme l'homme de la cour qui joignait le meilleur ton aux 
manières les plus agréables. C'était alors un véritable éloge ; on ne pouvait le mériter sans avoir beaucoup de finesse, 
de délicatesse et de goût. Germeuil avait un a�achement connu, dont la violence et la durée ajoutaient à l'intérêt qu'il 
inspirait d'ailleurs par son caractère, par les grâces de son esprit et de sa personne. Depuis quatre ans il aimait 
éperdument la comtesse de Nangis, l'une des plus belles femmes de la cour, et d'une conduite si parfaite, que l'on 
convenait unanimement que Germeuil ne devait encore à sa constance que la cer�tude d'être aimé ; mais en rendant 
ce�e jus�ce à madame de Nangis, on n'en était pas moins persuadé qu'elle finirait par céder au sen�ment qu'elle n'avait 
pu ni vaincre ni dissimuler.   

Natalie fut passer quelques jours à la campagne, chez une de ses amies. Elle y trouva Germeuil, qui devait en par�r le 
lendemain. Le soir, il se mit à table à côté d'elle. Natalie, naturellement réservée avec les jeunes gens de l'âge de 
Germeuil, n'éprouvait avec lui aucune sorte d'embarras ; l'a�achement qu'on lui connaissait pour madame de Nangis 
ne perme�ait à aucune autre femme de lui supposer les préten�ons qui doivent toujours causer une sorte de gêne à 
celle qui les fait naître, alors même qu'elles ne déplaisent pas.(Genlis, La Femme auteur, p. 16-17) 

88 A citação apresentada foi retirada da tradução em português de A mulher escritora, realizada por Valter Cesar 
Pinheiro e publicada pela Editora Alameda, São Paulo, em 2021. Em nota, inclui-se o texto original em francês, 
conforme consta na edição eletrônica de La Femme auteur, de Madame de Genlis, publicada pelas Éditions Gallimard 
em 2017. 



78 

 

dos códigos de comportamento, de generosidade e de autocontrole, valores substancialmente 

intrínsecos a essa sociedade.  

Dessa forma, embora a constância da afeição entre Germeuil e a condessa de Nangis 

(demarcada pela temporalidade: “Há quatro anos amava perdidamente a condessa de Nangis”) seja 

aparentemente de conhecimento público, os sentimentos dela, ainda que pressentidos, permanecem 

não declarados e controlados, demonstrando respeito ao sigilo social, muito valorizado na 

preservação das relações aristocráticas e essencial para a manutenção da moralidade pública. Essa 

escolha de contexto reflete o receio de que uma revelação pública ou um desvio do comportamento 

considerado “adequado” pudesse resultar em um desfecho desfavorável, enfatizando a necessidade 

de manter as interações sociais em um nível de prudência e cuidado, e refletindo as labirínticas 

interações entre emoções públicas e privadas nesse contexto. 

O romance sentimental utiliza frequentemente as trocas epistolares como forma de gerar 

tensão entre as personagens, considerando a carta tanto uma ferramenta de expressão pessoal 

quanto um meio de comunicação. Como dispositivo narrativo, a carta incorpora o tema do sigilo, 

permitindo que os personagens comuniquem suas afeições de forma discreta, e contribui para o 

distanciamento entre eles por meio da linguagem indireta. A carta de Germeuil a Natalie, 

apresentada logo abaixo, revela a ambiguidade dos sentimentos de Germeuil, oscilando entre a 

admiração e a restrição de seus sentimentos por ela, características que são marcantes nas narrativas 

sentimentais:  

Às dez horas, Natalie recebeu uma carta da parte de Germeuil. Com emoção, 
abriu-a e leu o que segue:  

“Não tendo conseguido, senhora, falar-lhe ontem, não conseguiria hoje 
resistir ao desejo de escrever-lhe. Mas que lhe direi eu? Devo agradecer-
lhe? Não, a bondade não é senão inspiração, um movimento ágil e sublime 
que, para ser despertado, não exige nenhum sentimento particular. O 
reconhecimento não lhe parece uma espécie de presunção? A senhora 
talvez dissesse: ‘Teria prestado o mesmo serviço a outro’. Tem-se de 
admirá-la e calar-se. Peço-lhe a permissão para apresentar-me em sua 
casa? O que ganharia ao obtê-la? Se a senhora não for o motivo pelo qual 
ter-se-ia jurado consagrar a vida, a seu lado pode-se tão somente vivenciar 
sentimentos dolorosos e lamentos misteriosos... Parece-me que para falar-
lhe existe uma língua somente, e apenas um modo de amá-la... Qual é, pois, 
minha finalidade ao escrever-lhe? Nenhuma... Não tenho sequer a 
expectativa de me comprazer, posto que lhe escrevo com dificuldade! De 
modo algum desejo que leia em meu coração, estou tão pouco de acordo 
comigo mesmo... Ouso, porém, pedir-lhe que pense que sou o homem que 
a conhece melhor neste mundo. Esta palavra exprime toda singularidade 
de minha situação e todos os sentimentos que vivencio”  



79 

 

Natalie poderia ter feito preciosas reflexões acerca da estranha carta de um homem 
que, havia poucos dias, estava perdidamente apaixonado por outra mulher, mas 
ela não viu nisso senão um doce triunfo para ela, o que só fazia aumentar sua 
estima por Germeuil. 89(Genlis, A Mulher escritora, p. 51-52)  
 

Esta carta é um exemplo sintomático do romance sentimental e das dinâmicas engendradas 

nesse gênero. A hesitação com que Germeuil a redige é característica desse tipo de narrativa, em 

que as interações amorosas e os sentimentos são cuidadosamente calculados e sublimados. 

Germeuil escolhe suas palavras de forma minuciosa, transformando a declaração de amor em um 

relato hermético, envolto em uma linguagem reticente e formal. Essa construção também assume 

um papel pedagógico, valorizando o sigilo e a cautela no ambiente aristocrático. Quando diz 

“Parece-me que para falar-lhe existe uma língua somente”, Germeuil destaca a necessidade de rigor 

na escolha das palavras, valorizando a mensagem implícita sobre o explícito.  

Em última instância, o sigilo emerge como uma condição imprescindível, cuja violação 

invariavelmente conduz ao infortúnio dos amantes no romance sentimental de Madame de Genlis. 

Na narrativa, Natalie e Germeuil, prestes a se casarem, enfrentam um relacionamento abalado pelas 

publicações de Natalie. Durante um baile, Natalie deixa cair, próximo a Germeuil, um medalhão 

de ouro, presente de Madame de Nangis antes de sua morte prematura, contendo um retrato de 

Germeuil. Enciumado e atormentado por não conhecer a origem do presente, ele exige que Natalie 

 
89 À dix heures on vint apporter à Natalie une le�re de la part de Germeuil. Natalie la décacheta avec saisissement, et 

lut ce qui suit :  

« N'ayant pu, madame, vous parler hier, je ne saurais résister aujourd'hui au désir de vous écrire. Mais que vous dirai-
je ? Dois-je vous remercier ? Non, la bonté n'est en vous qu'une inspira"on, qu'un mouvement prompt et sublime, qui 
n'a besoin pour être excité d'aucun sen"ment par"culier ; la reconnaissance ne vous paraîtrait-elle pas une sorte de 
présomp"on ? Vous répondriez peut-être : “J'aurais  rendu le même service à tout autre.” Il faut vous admirer et se taire. 
Vous demanderai-je la permission de me présenter chez vous ? Que gagnerais-je à l'obtenir ? Quand vous n'êtes pas 
l'objet auquel on a juré de consacrer sa vie, on ne peut éprouver près de vous que des sen"ments pénibles et des regrets 
bizarres... Il me semble que pour vous parler, il n'existe qu'un seul langage, et qu'il n'est qu'une seule manière de vous 
aimer... Quel est donc mon but en vous écrivant ? Aucun... Je n'ai même pas l'espoir de me sa"sfaire, je vous écris avec 
tant de contrainte !... Je ne désire point que vous lisiez dans mon cœur, je suis si peu d'accord avec moi-même... Mais 
j'ose vous demander de penser quelquefois que je suis l'homme du monde qui vous connaît le mieux. Ce mot exprime 
toute la singularité de ma situa"on, et tous les sen"ments que j'éprouve. » 

Natalie aurait pu faire d'u"les réflexions sur ce�e étrange le�re d'un homme qui, peu de jours auparavant, était 
passionnément amoureux d'une autre femme ; mais elle n'y vit qu'un triomphe d'autant plus doux pour elle, qu'il lui 
laissait toute son es"me pour Germeuil. (Genlis, La Femme auteur, p. 26-27) 

 

 



80 

 

lhe revele o conteúdo do medalhão, buscando confirmar que, de fato, sua imagem repousa ali. Ela 

hesita, mas ele insiste: 

  — Se você ainda me ama, mostre-me o retrato.  
— Escute-me, Germeuil. Há três meses seu humor, sua instabilidade e amiúde sua 
frieza não me fizeram senão perceber muito bem que seu afeto não é mais o 
mesmo para mim. De resto, para a união que vamos constituir, o amor não é 
necessário, mas não se pode prescindir de uma perfeita estima. Dê-me então da 
sua a prova que lhe peço. Acredite em mim nessa noite. Explico-lhe amanhã o que 
o espanta.  
— Amanhã não haverá mais tempo, não acreditarei mais em você. Eu preciso ver 
esse retrato antes de ir embora daqui.  
— Essa é sua última palavra?  
— Sim, não vou mentir.  
— Está certo! Eis a minha: se você persistir nessa ideia, eu vou mostrar-lhe o 
medalhão, mas nunca mais o verei.  
— Essa ameaça confirma todas as minhas desconfianças.  
— Pense bem, ainda há tempo.  
— Não, Natalie, minha decisão está tomada. Você comprometeu-se a mostrar-me 
esse retrato, que, diz você, é meu, e não a deixarei enquanto você não tiver 
cumprido sua palavra.  
— Você está decidido, então, a renunciar a mim.  
— Estou decidido a ver esse medalhão.  
Diante dessas palavras, Natalie, indignada, permaneceu um instante em silêncio.  
— É então assim, retomou Germeuil, que você mantém suas promessas?  
— Eu vou mantê-las, respondeu Natalie, vou esclarecê-lo e vou desnorteá-lo. 
Tome, Germeuil, aqui está o retrato. Ele deve despertar em sua consciência um 
duplo remorso. Eu quis poupá-lo de uma lembrança dolorosa e obter de você o 
sinal de confiança que você devia à minha índole, ao meu comportamento, aos 
meus sentimentos. Você me ignorou, você me insultou, você rompeu todos os 
laços que nos uniam. 90(Genlis, A Mulher escritora, p. 100-101)  

 
90 – Si vous m'aimez encore, vous me montrerez ce portrait.  
– Écoutez-moi, Germeuil ; depuis trois mois votre humeur, vos inégalités, et souvent votre froideur ne m'ont que trop 
fait connaître que votre cœur n'est plus le même pour moi. Au reste, dans l'union que nous allons former, l'amour n'est 
pas nécessaire ; mais on ne peut s'y passer d'une parfaite es"me. Donnez-moi donc de la vôtre la preuve que je vous 
demande. Daignez me croire ce soir ; et demain je vous expliquerai ce qui vous étonne. 
– Demain il ne serait plus temps, je ne vous croirais plus. Il faut que je voie ce portrait avant de sor"r d'ici. 
– Est-ce là votre dernier mot ? 
– Oui, je vous l'avoue franchement. 
– Eh bien ! voici le mien. Si vous persistez dans ce$e idée, je vais vous montrer ce médaillon ; mais je ne vous reverrai 
de ma vie. 
– Ce$e menace confirme tous mes soupçons. 
– Pensez-y bien, il en est temps encore. 
– Non, madame, mes réflexions sont faites ; vous vous êtes engagée à me montrer ce portrait qui, dites-vous, est le 
mien, et je ne vous qui$erai pas que vous n'ayez tenu votre parole. 
– Vous êtes donc décidé à renoncer à moi. 
– Je suis décidé à voir ce médaillon. » À ces mots, Natalie, indignée, resta un instant sans parler. « Est-ce donc ainsi, 
reprit Germeuil, que vous tenez vos promesses ? 
– Je les "endrai, répondit Natalie, je vais vous éclaircir et vous confondre. Tenez, monsieur, le voilà ce portrait ; il doit 
exciter dans votre âme un double remords ; j'ai voulu vous épargner un souvenir douloureux, j'ai voulu obtenir de vous 



81 

 

 

Essa cena representa o fim do relacionamento entre os dois, pois, ao revelar o retrato, 

Natalie expõe não só a imagem, mas a incompreensão de Germeuil acerca de quem ela realmente 

é e do que representa em termos de valores e independência. Em seu ato final de entrega, 

corresponder ao que Germeuil desejava torna-se também uma forma de libertação: ao aceitar perder 

Germeuil em troca de preservar sua integridade, Natalie emerge como uma espécie de heroína 

trágica, cujo sacrifício e orgulho a colocam em um lugar de respeito, ao passo que Germeuil é 

exposto como fraco, imaturo e incapaz de enxergar além de suas próprias inseguranças. Esse 

desenlace reforça ainda o tema central do romance sentimental, em que a tragédia pessoal é 

moldada pelo conflito entre a autenticidade dos sentimentos e a rigidez das convenções sociais. 

A cuidadosa construção do romance sentimental, como pudemos atestar nos exemplos 

retirados da narrativa de Madame de Genlis, reflete um conjunto de normas e expectativas sociais 

que colaboraram não apenas para a formação das narrativas românticas enquanto gênero literário, 

como também para a consolidação dos papéis de gênero. No romance sentimental, o controle 

emocional e a reserva se tornam virtudes, especialmente para as personagens femininas, 

enfatizando a importância da moderação e da conformidade às normas sociais. Esse ideal de 

comportamento, entretanto, não apenas reforçou uma concepção limitada da mulher, vinculada ao 

privado e ao submisso, como também contribuiu para consolidar estereótipos de gênero que 

reverberaram na crítica literária e na recepção dessas obras. A próxima seção explora justamente 

como esses estereótipos de gênero foram fortalecidos pelo romance sentimental, destacando as 

implicações dessa literatura na representação e na recepção da autoria feminina. 

 

3.2. O romance sentimental e estereótipos de gênero  

Durante o período da Restauração, o aumento de produções91 romanescas propiciou novas 

perspectivas ao cenário literário, ampliando seus horizontes interpretativos e estéticos. Em 

 

une marque de confiance que vous deviez à mon caractère, à ma conduite, à mes sen�ments ; vous m'avez méconnue, 
vous m'avez outragée, vous avez rompu tous les liens qui nous unissaient. (Genlis, La Femme auteur, p. 57-58) 

91 Estamos falando de um aumento ínfimo, que, no entanto, se torna substancial quando consideramos a realidade 
material das mulheres escritoras daquela época. Segundo dados coletados por Martine Reid (2011), as autoras 
estavam significativamente sub-representadas na literatura, constituindo apenas cerca de 3% dos autores em 1789. 
Chartier (1986) observa ainda que, na Europa, as porcentagens de assinaturas desse período revelam uma série de 
diferenças, especialmente entre homens e mulheres. Segundo o autor, os homens costumam assinar mais do que as 
mulheres, muitas vezes com uma vantagem que pode chegar a 25% ou 30%. Embora essa diferença ateste claramente 
que as mulheres participam menos do mundo da escrita, não devemos tomá-la como uma medida exata de uma 



82 

 

contrapartida, Reid (2011) observa que, nos períodos do Consulado e do Império, a literatura 

enfrentou entraves significativos, como a pirataria, a censura e a imposição de medidas legislativas 

restritivas, que impactaram tanto a criação quanto a circulação de obras impressas. Tais condições 

concorreram para a gradual marginalização de diversas autoras, cujas contribuições foram 

frequentemente relegadas a um plano secundário ou desqualificadas sob o rótulo de produções de 

mérito questionável. Essa perspectiva depreciativa não apenas influenciou o discurso crítico em 

torno das obras femininas, mas também colaborou para o apagamento de suas vozes no cânone 

literário, resultando em uma narrativa historiográfica que privilegia, de modo predominante, as 

produções de escritores masculinos. 

Em seu artigo “La réception du roman sentimental dans la presse et les ouvrages de critique 

littéraire”, Legrand (2014) analisa como o discurso crítico sobre a literatura sentimental reflete e 

reforça estereótipos de gênero. Desde o final do século XVIII, o romance sentimental passou a ser 

associado, majoritariamente, à literatura feminina, ao mesmo tempo que as mulheres começaram a 

se inserir na esfera pública da leitura e escrita, predominantemente dominada por homens. Nessa 

época, os temas centrais do romance sentimental, que havia sido a grande inovação de Renart ao 

priorizar o elemento emotivo e lírico sobre o cavaleiresco, começaram a ser interpretados como 

“femininos”. Esse fenômeno revela como a percepção do romance sentimental como um "gênero 

feminino" reforçou ideias preconceituosas que, na prática, limitaram o alcance e a legitimidade 

crítica dessas obras. No artigo de Reid (2011) acerca do campo editorial da época de Madame de 

Genlis, a autora afirma que, embora as rígidas limitações do setor editorial trouxessem vantagens 

para os editores da nova “literatura industrial”, o setor editorial também sofria com a pirataria 

estrangeira. Segundo a autora:  

Il faudra attendre les années 1830 pour voir l’édition se relever peu à peu d’une 
crise grave, et les éditeurs, devenus presque exclusivement masculins malgré la 
présence de quelques veuves ayant repris le commerce de leur mari (ainsi Mme 
Charles Béchet), comprendre le bénéfice d’um contrôle de toutes les étapes de la 
production du livre, de sa production à sa commercialisation. L’embellie éditoriale 
des années de la Révolution semble avoir, malgré tout, été favorable aux femmes. 
Désormais, elles sont plus nombreuses en littérature (dans le domaine du roman 
leur chiffre a à peu près doublé). Inévitable conséquence de leur plus grande 
visibilité, les attaques dirigées contre elles se précisent toutefois, et les premières 

 

desigualdade na capacidade de leitura. De fato, nas sociedades antigas, a educação das meninas incluía a 
aprendizagem da leitura, mas não a da escrita, considerada inútil e perigosa para o sexo feminino.  



83 

 

années de la monarchie de Juillet imposent avec succès la figure du bas-bleu qui 
sert volontiers de synonyme à la femme auteur.92 (Reid, 2011, p. 42)  

Com o aumento do número de escritoras durante a Restauração, algumas, como a própria 

Madame de Genlis, alcançaram sucesso literário e financeiro. No entanto, a crítica da época, 

marcada por uma visão androcêntrica, frequentemente minimizava o valor literário das produções 

femininas. O termo bas-bleu93, mencionado na citação acima, passou a ser utilizado 

pejorativamente para deslegitimar as contribuições femininas, apesar do expressivo número de 

autoras ativas e do avanço do cenário literário em termos de publicações. Conforme Foucher (2017) 

analisa, o termo bas-bleu, derivado de bluestocking, fazia referência a um movimento de mulheres 

intelectuais inglesas no final do século XVIII. Originalmente, bluestocking remetia ao autor inglês 

Benjamin Stillingfleet, que usava meias azuis em vez das tradicionais pretas; com o tempo, a 

expressão adquiriu um tom depreciativo ao ser associada a mulheres intelectualmente ativas, 

revelando o viés de gênero presente na crítica literária.   

Essa marginalização das mulheres na história literária é, portanto, um fenômeno difuso, 

resultante não apenas de políticas editoriais excludentes e estereótipos críticos redutores, mas 

também de dinâmicas de poder profundamente enraizadas nas estruturas socioculturais da época. 

A consolidação do romance sentimental como um gênero associado ao “feminino”, marcado por 

temáticas emotivas e uma suposta fragilidade estilística, funcionou como um dispositivo de 

exclusão, relegando as autoras a uma posição subalterna no sistema literário. Contudo, como 

destaca Foucher (2017), o uso pejorativo do termo bas-bleu expõe mais o temor diante de uma 

intelectualidade feminina emergente do que uma avaliação objetiva de suas contribuições literárias. 

Ao desafiarem convenções estéticas e abordarem criticamente o papel das mulheres em questões 

amorosas e sociais, essas autoras articularam formas sutis, mas incisivas, de resistência ao discurso 

dominante — um gesto que ecoa na crítica contemporânea e nas revisões do cânone literário. 

 
92 “Será necessário esperar até a década de 1830 para ver a edição se reerguer pouco a pouco de uma crise grave, e 
os editores, que se tornaram quase exclusivamente masculinos, apesar da presença de algumas viúvas que assumiram 
o comércio de seus maridos (como a Sra. Charles Béchet), compreenderem o benefício de um controle de todas as 
etapas da produção do livro, desde sua produção até sua comercialização. A recuperação editorial dos anos da 
Revolução parece ter, apesar de tudo, sido favorável às mulheres. A partir de agora, elas são mais numerosas na 
literatura (no domínio do romance, seu número praticamente dobrou). Consequência inevitável de sua maior 
visibilidade, os ataques direcionados contra elas, no entanto, se intensificam, e os primeiros anos da Monarquia de 
Julho impõem com sucesso a figura do bas-bleu, que frequentemente serve como sinônimo da mulher autora.” 
(Tradução nossa)  
93 Charlotte, Foucher. (2017) Le bas-bleu artistique : portrait au vitriol de la femme critique d’art.   p. 168-185 doi: 
10.4000/BOOKS.INHA.4085. 



84 

 

É nesse cenário de disputas simbólicas e tensionamentos ideológicos que se insere a 

narrativa de Madame de Genlis. Em A Mulher escritora, a autora constrói uma representação 

ficcional da figura feminina no campo literário, expondo tanto as pressões para que as mulheres 

escrevam quanto os mecanismos de desestímulo que as desmotivam. A obra culmina em uma 

reflexão ambígua, sugerindo que a busca pela autoria feminina poderia, em última instância, ser 

sacrificada em nome de uma existência harmoniosa e pacífica — uma ideia expressa com clareza 

no parágrafo final da narrativa:  

Dorothée foi sempre, em todo e qualquer tempo, mais feliz do que sua irmã porque 
teve uma perfeita sensatez e um entendimento superior. Não ficou famosa, suas 
aventuras não foram romanescas, não inspirou grandes paixões; amaram-na sem 
ardor, mas com lealdade. Seu nome, desconhecido em países estrangeiros, sempre 
foi pronunciado no seu com estima e reverência. Ela foi útil a seus amigos e fez a 
felicidade de sua família. Tudo isso vale um romance: tão puro contentamento 
vale a celebridade de uma mulher escritora. 94(Genlis, A Mulher escritora, p. 103) 
  

Essa passagem sugere que a realização pessoal e a lealdade dos relacionamentos podem ser 

preferíveis à celebridade, ponderando acerca das normas impostas às mulheres em um campo 

literário que valorizava predominantemente as contribuições masculinas. Lilti (2018), como vimos 

anteriormente, analisa a invenção da celebridade como um fenômeno social que emergiu entre 1750 

e 1850, destacando suas raízes históricas na interação entre teatralidade e representação política, 

intensificada principalmente durante a Revolução. A evolução das figuras públicas e sua 

importância na sociedade do século XVIII demonstra que essas figuras foram moldadas por meio 

de práticas culturais e percepções sociais, contradizendo a ideia de que se tratavam de indivíduos 

inerentemente excepcionais.  

Lilti (2018) aponta também para a distinção entre “celebridade” e “fama”. Enquanto a fama 

engloba uma noção mais ampla de reputação e glória, a celebridade refere-se especificamente ao 

intenso interesse público e às reações emocionais provocadas por indivíduos conhecidos. Sob essa 

perspectiva, o romance A Mulher escritora, ao tratar da experiência de um jovem autor, revela 

algumas das nuances da celebridade e suas consequências: 

 
94 Dorothée fut toujours, dans tous les temps, plus heureuse que sa sœur, parce qu'elle eut une prudence parfaite et 

une raison supérieure ; elle n'eut point de renommée ; ses aventures ne furent point romanesques ; elle n'inspira point 
de grandes passions, on l'aima sans emportement, mais avec constance ; son nom,  inconnu dans les pays étrangers, 
ne fut jamais prononcé dans le sien qu'avec es�me et vénéra�on ; elle fut u�le à ses amis, elle fit le bonheur de sa 

famille ; tout cela vaut bien un roman : et ce�e félicité si pure vaut bien la célébrité d'une femme auteur. (Genlis, La 
Femme auteur, p. 59)  



85 

 

Um jovem autor que estreia de maneira brilhante tem dois ou três meses de 
deslumbramento. O prazer de reler sua obra impressa ou deparar-se com as 
resenhas favoráveis que dela fazem os jornais, bem como ver saírem as primeiras 
traduções, as cartas lisonjeiras, os belos versos que se recebem, os elogios de todas 
as pessoas conhecidas ou que se encontram por aí, cada uma dessas coisas tem 
seu preço: no momento do arrebatamento, o coração tem seus deleites tal qual o 
amor-próprio; gaba-se, por ser querido, da aquisição de novos direitos; acredita-
se honrar a amizade e justificar o amor; e, caso se tenha escrito uma obra 
comovente e moral, crê-se ter obtido a estima de todas as mulheres sensíveis e 
virtuosas; conta-se com a benevolência e até com o reconhecimento de todos os 
leitores de quem se deseja o aplauso. Eis os fascínios e as ilusões de uma 
celebridade principiante. Não os invejemos de uma mulher autora que com eles 
se delicia, ela pagará caro por eles adiante. Natalie logo entreviu que a reputação 
de escritor tem seus inconvenientes. Acabou por achar maçante e ridículo que 
ninguém pudesse abordá-la sem achar-se obrigado a falar de seu livro. Divisou 
em vários rostos uma expressão que lhe desagradou: deu-se conta de que não 
tinham mais a mesma benevolência para com ela, e que ela própria, longe de ter 
o mesmo encanto em seus círculos sociais, ostentava neles quase sempre um ar de 
sujeição. Os mais cultos queriam engajá-la em um tipo de conversa de que ela não 
gostava, as dissertações sentimentais e as discussões literárias; os ignorantes 
tímidos a temiam, os tolos presunçosos e decididos eram com ela mil vezes mais 
tolos e insuportáveis do que com outra, porque ela lhes inspirava o desejo de 
brilhar e mostrar perspicácia; mas o que a martirizava infinitamente mais do que 
isso tudo era a inusitada mudança que notara nas maneiras e na conduta de 
Germeuil. 95(Genlis, A Mulher escritora, p. 84-85) 
 

Por meio da personagem Natalie, a narrativa explora os desafios e tensões enfrentados por 

uma mulher autora no século XVIII, inserida em um cenário literário hegemonicamente masculino. 

No fragmento destacado, evidencia-se o encantamento inicial de Natalie ao ver suas páginas 

impressas e receber uma recepção positiva imediata — uma experiência que, ao longo do enredo, 

 
95 Il y a deux ou trois mois d'enchantement pour un jeune auteur qui débute d'une manière brillante ; le plaisir de relire 

son ouvrage imprimé, et les journaux qui en rendent un compte favorable ; celui d'en voir paraître les premières 
traduc�ons, les le�res fla�euses, les jolis vers que l'on reçoit, les éloges de tous les gens que l'on connaît et que l'on 
rencontre ; chacune de ces choses a son prix : dans cet instant d'enivrement, le cœur a ses jouissances ainsi que l'amour-
propre ; on se fla�e d'avoir acquis de nouveaux droits pour être aimé ; on pense honorer l'ami�é, jus�fier l'amour ; et 
si l'on a fait un ouvrage touchant et moral, on croit avoir obtenu l'es�me de toutes les femmes sensibles et vertueuses 
; on compte sur la bienveillance et même sur la reconnaissance de tous les lecteurs dont le suffrage est désirable. Voilà 
les charmes et les illusions d'une célébrité naissante ; ne les envions point à la femme auteur qui en jouit, on les lui fera 
payer cher dans la suite. Natalie entrevit bientôt que la réputa�on d'auteur n'est pas sans inconvénients. Elle finit par 
trouver ennuyeux et ridicule que personne ne pût l'aborder sans se croire obligé de lui parler de son ouvrage : elle 
remarqua sur plusieurs visages une expression qui lui déplut ; elle s'aperçut qu'on n'avait plus la même bienveillance 
pour elle, et que, loin d'avoir elle-même dans la société le même agrément, elle y portait presque toujours une sorte de 
contrainte. Les gens d'esprit voulaient l'engager dans un genre de conversa�on qu'elle n'aimait pas, les disserta�ons 
sen�mentales et les discussions li�éraires ; les ignorants �mides la craignaient, les sots présomptueux et confiants 
étaient avec elle mille fois plus sots et plus insupportables qu'avec une autre, parce qu'elle leur inspirait le désir de briller 
et de montrer de l'esprit : mais ce qui lui fit infiniment plus de peine que tout cela fut le changement singulier qu'elle 
remarqua dans les manières et dans la conduite de Germeuil. (Genlis, La Femme auteur, p. 46-47) 



86 

 

revela-se ambivalente e onerosa. Esse custo é metaforicamente representado na passagem em que 

se afirma: “no momento do arrebatamento, o coração tem seus deleites tal qual o amor-próprio” 

(p.84), estabelecendo um paralelo entre o desejo pela aprovação externa e o anseio por 

reconhecimento pessoal e afeto. Para além de um motivo recorrente na tradição sentimental, essa 

construção expõe uma dinâmica social em que o valor do indivíduo é condicionado à sua 

capacidade de despertar a admiração alheia, reforçando as limitações impostas à autonomia 

feminina no contexto literário da época. 

Natalie descobre que a fama não gera admiração genuína, mas uma série de expectativas e 

projeções sociais que invadem e perfuram suas relações. Esse desenrolar enfatiza a vulnerabilidade 

da posição da mulher escritora, que, apesar de seu talento e realizações, enfrenta um ambiente que 

a reduz a uma mera curiosidade ou objeto de fascínio. A frase “Eis os fascínios e as ilusões de uma 

celebridade principiante” enfatiza a ideia de que o entusiasmo inicial pode obscurecer uma 

realidade menos agradável que se esconde por trás da própria imagem da fama. 

A percepção que a mulher autora tem de seu próprio êxito transforma-se à medida que as 

reações do público em relação a Natalie se reconfiguram. Os “ignorantes tímidos” passam a temê-

la, enquanto os “tolos presunçosos” tornam-se ainda mais insuportáveis em sua presença, 

impulsionados pelo desejo de reafirmar uma pretensa superioridade intelectual. Tal dinâmica 

evidencia a maneira como mulheres em posição de destaque eram frequentemente encaradas como 

figuras perturbadoras da ordem social, mesmo quando seus propósitos limitavam-se à expressão 

artística ou, como no caso específico do romance, ao exercício de um auxílio moral e educativo ao 

próximo. 

A análise dos estereótipos de gênero no contexto do romance sentimental revela que, 

embora essa forma literária tenha sido inicialmente marginalizada quando considerada como 

“feminina” (no sentido pejorativo de bas-bleu), ela desempenhou um papel inegável na abertura de 

espaços de expressão para mulheres escritoras. A consolidação do romance sentimental como um 

gênero associado à emotividade e à intimidade, mesmo que esses traços tenham sido enfatizados a 

fim de deslegitimar suas autoras, contribuiu, paradoxalmente, para a construção de um espaço em 

que temas relevantes para as mulheres, como as complexidades das relações afetivas e as pressões 

sociais, pudessem ser abordados. A crítica contemporânea, ao revisitar essas obras e reconhecer 

seu valor estético e histórico, revela a importância desses textos na literatura e sua influência 

duradoura sobre a construção de novas perspectivas de gênero e de representação literária.  



87 

 

3.3. A pedagogia iluminista e a mulher escritora   

 A obra de Madame de Genlis carrega essencialmente sua vertente pedagógica, refletindo a 

evolução do pensamento educacional do século XVIII, influenciada pelos ideais iluministas e pelas 

mudanças sociais expressivas que abriram caminho para novas metodologias educativas. O 

romance pedagógico, por exemplo, estava profundamente entrelaçado com a filosofia iluminista, 

enfatizando a razão e a educação moral, como atesta o Théâtre à l’usage des jeunes personnes 

(1779-1780), escrito para a educação dos príncipes e princesas de Orléans e que, conforme o artigo 

de Pinto (2017), era utilizado por Madame de Genlis para ilustrar os comportamentos esperados da 

burguesia em relação à aristocracia, reforçando as hierarquias sociais e visando preservar a ordem 

social do Antigo Regime.  

Conforme mencionado, ao recorrer aos princípios da pedagogia iluminista, a narrativa 

constrói uma crítica indireta, sugerindo que a busca pela autoria feminina poderia, em última 

instância, ser sacrificada em nome de uma existência harmoniosa e pacífica. A Mulher escritora 

sugere que a idealização desempenha um papel proeminente na formação da percepção pública (e 

privada, na medida em que os reflexos da fama acabam por invadir o espaço privado) das 

celebridades modernas, levando-as um status que transcende suas realizações reais, criando uma 

imagem de perfeição que pode ser inatingível e que afeta negativamente as relações. Segundo Lilti 

(2018), esse fenômeno pode levar a uma desconexão entre a personalidade pública da celebridade 

e sua vida privada. A imagem idealizada frequentemente enfatiza atributos como beleza, talento e 

carisma, os quais podem obscurecer as vulnerabilidades e fragilidades humanas, ao mesmo tempo 

em que impõem uma pressão significativa para a manutenção de uma reputação pública 

irrepreensível. No romance, essa construção idealizada manifesta-se quando Bréval descreve a 

protagonista como “jovem e bonita”, acrescentando ainda que “é seu primeiro livro, sua obra tem 

graça e originalidade e será laureada” (p. 79), evidenciando como a percepção de virtude e sucesso 

se encontra, nesse contexto, intrinsecamente vinculada a uma estética idealizada e ao fascínio pela 

novidade. 

Natalie, protagonista do romance, experimenta a notoriedade como escritora e logo enfrenta 

as consequências do deslumbramento inicial com sua carreira. O romance problematiza a fama 

como fenômeno que transcende o mero desejo de reconhecimento – expresso pela personagem 

desde o início da narrativa, quando, em diálogo com sua irmã, manifesta o anseio de deixar aos 

amigos “lembranças duradouras, sua melhor parte” (p. 29) – e invade a esfera privada, 



88 

 

desestabilizando relações e impondo à subjetividade feminina uma adequação rígida às 

expectativas sociais e culturais. Tal abordagem ressoa com a análise de Lilti (2018), ao revelar 

como a visibilidade pública, longe de representar gratificação plena, fixa a mulher escritora em um 

papel limitado, transformando o êxito literário em fardo. Nesse contexto, Natalie percebe o “preço” 

da notoriedade, uma vez que o corpo social lhe exige moderação e submissão aos códigos 

normativos. 

A protagonista, à semelhança de Dorothée, encarna o ideal de “graça” e compartilha os 

“atributos do coração e da razão” (p. 25). Contudo, sua constituição psicológica se alinha ao 

clássico arquétipo feminino do romance sentimental, conforme evidenciado na descrição: “Faltava 

perspicácia a Natalie quando se tratava de lutar contra um argumento generoso, ainda que fosse 

imprudente. Com ela, tinha-se a certeza de que se teria razão se se atingisse seu coração: emocioná-

la e comovê-la era convencê-la.” (p. 80). 

Dorothée, por sua vez, personifica uma feminilidade tradicional, pautada na valorização da 

felicidade doméstica em detrimento da notoriedade pública, encarnando um ideal de conduta 

perfeita. Desempenha, assim, o papel de “voz da consciência” de Natalie, orientando-a segundo 

princípios de contenção emocional, sensatez e virtudes aristocráticas, valores centrais no ideário 

pedagógico de Madame de Genlis. Essa figura simboliza a perfeição moral e o equilíbrio exaltados 

pelo romance sentimental, em que a prudência e o autocontrole surgem como traços essenciais. 

Natalie, ao contrário, apresenta um temperamento instável e inquisitivo, movida por aspirações 

artísticas e intelectuais que a tornam vulnerável aos “defeitos” condenados pelo gênero, como a 

franqueza e a inconstância – fragilidades que a expõem ao escrutínio e às concepções sociais. 

Assim, as personagens podem ser compreendidas como representações simbólicas das esferas 

privada e pública, ilustrando as tensões entre individualidade e normatividade no contexto literário 

e cultural do século XVIII. 

Consequentemente, Madame de Genlis traz para o romance pedagógico um caráter 

moralizante, em que o comportamento da mulher ideal contrasta com o da mulher escritora. O 

romance sentimental, especialmente em uma narrativa de cunho educativo, como a de Genlis, 

reforça a necessidade de moderação e adequação social, que acaba consolidando estereótipos 

femininos. Essa narrativa não apenas educa (no sentido de uma “domesticação” dos costumes), 

mas também limita, idealizando uma mulher que deve restringir-se ao espaço privado e ser 

submissa aos valores da sociedade. Dorothée, com sua “grandeza e força de espírito”, é um modelo 



89 

 

de como a mulher deve agir dentro dos limites impostos, enquanto Natalie, ao escrever e buscar o 

reconhecimento, provoca esses limites, evidenciando as tensões entre as expectativas sociais e as 

aspirações individuais. 

 

3.4. A dialética entre o público e o privado: limitações e potencialidades femininas 

Ao elaborar uma dualidade simbólica representada pelas personagens Natalie e Dorothée, 

Madame de Genlis retrata, na construção da narrativa de A Mulher escritora, as tensões sociais do 

século XVIII e as contradições inerentes ao contexto no qual a literatura feminina se desenvolvia. 

Natalie simboliza um desejo de autonomia intelectual e artística que, embora emergente, é 

combatido pela ordem social. Dorothée, por outro lado, encarna a segurança proporcionada pelo 

conformismo às expectativas tradicionais. Dessa forma, a tensão entre as esferas pública e privada 

emerge como um dos temas centrais da narrativa, e os personagens de Natalie e Dorothée 

funcionam como modelos de gênero.  

Em uma esfera pública predominantemente ocupada por homens, esse espaço simboliza a 

razão, a política e a produção intelectual reconhecida e legitimada. A publicação de um livro, nesse 

contexto, não era apenas um ato criativo, mas também uma declaração de independência e 

autoestima, valores que eram inerentemente masculinos. O dilema da mulher escritora começa a 

ser articulado na narrativa através do diálogo entre as duas irmãs acerca das perspectivas da mulher 

que tenta conciliar as exigências de modéstia e recato, tidas como características fundamentais do 

ideal feminino, com as pretensões públicas da escrita autoral:   

 

 – Entendo o que diz: você acha que uma mulher, ao tornar-se escritora, 
igualmente se traveste e se alista entre homens.   
– Sim, homens que também lutam, que conferem um preço infinito à vitória e que 
nunca permitirão que um intruso ouse disputar os louros que eles querem colher. 
Qual é o atrativo capital de uma mulher, qual é sua qualidade característica? A 
modéstia. Seja qual for a pureza de sua conduta e de seus sentimentos, é ela ainda 
a honra e o modelo de seu sexo quando brada a todo universo: 'Escutem-me?' 
Pense que em um pequeno salão você censuraria a mulher que falasse muito alto, 
que tivesse um tom de voz estridente ou tão somente modos muito decididos.  
Você espera que um leve ar de timidez seja, em qualquer idade, irradiado sobre 
toda a pessoa e que modere todos seus movimentos, suavize o ímpeto de sua 
alegria e até mesmo reprima a expressão de sua sensibilidade, você espera que ela 
se apresente apenas com o semblante de quem teme mostrar-se, e que, quando a 
olharem fixamente, enrubeça ou ao menos baixe os olhos. Como conciliar todo 
esse mistério de delicadeza e graça, esse fascinante charme de uma doçura 



90 

 

encantadora e de um enternecedor pudor, com pretensões ambiciosas e com a 
estrondosa profissão de escritor? 96(Genlis, A Mulher escritora, p. 30-31) 
   

A figura da escritora é figurativamente comparada a alguém que “se traveste”, adentrando 

um domínio tradicionalmente reservado aos homens, o que desperta a resistência daqueles que 

veem sua autoridade sobre os “louros” do reconhecimento público como algo exclusivo. A fala 

sublinha o contraste entre a modéstia, considerada a virtude primordial da mulher, e as ambições 

de uma escritora, destacando as críticas ferozes que as mulheres enfrentavam ao afirmarem-se na 

esfera pública. Esse confronto entre a ambição literária feminina e as expectativas sociais para com 

a mulher desvela a resistência ao reconhecimento público e a efetividade das normas culturais como 

dispositivo de dominação, mantendo as mulheres frequentemente confinadas ao espaço privado de 

forma espontânea. Nesse contexto, a personagem de Dorothée surge como uma representação 

substancial da esfera privada, personificando os papéis e valores tradicionais a serem performados 

pelas mulheres, como a domesticidade e a feminilidade. Essa personagem carrega ainda uma carga 

de virtudes esperadas das mulheres dentro desse domínio privado, tais como o carinho, a lealdade 

e a prudência.  

A escolha em utilizar o termo “auteur” (no masculino) para se referir à mulher escritora, 

desde o título até as menções no corpo do texto,  poderia ser ainda interpretada como, para além de 

uma preferência linguística, uma estratégia estética e discursiva. Ao adotar o gênero masculino 

para definir a profissão de escritora, a voz narrativa demarca, de forma sutil, a masculinização 

histórica do campo literário. Essa escolha pode ser entendida como um comentário sobre a exclusão 

estrutural das mulheres nesse domínio, evidenciando que, para ser reconhecida enquanto autora, 

uma mulher precisava não só se inserir em um espaço dominado pelos homens, mas também adotar, 

de certo modo, sua terminologia, seus valores e suas normas. Dessa maneira, o uso do termo 

 
96 – Je vous entends : vous pensez qu'une femme, en devenant auteur, se  traves�t aussi, et s'enrôle parmi des hommes.  
– Oui, des hommes qui comba"ent aussi, qui a"achent un prix infini à la victoire, et qui ne souffriront jamais qu'un 
intrus s'avise de leur disputer les lauriers qu'ils veulent cueillir. Quel est le  premier charme d'une femme, quelle est sa 
qualité dis%nc%ve ? la modes%e. Quelle que soit la pureté  de sa conduite et de ses sen%ments, est-elle encore l'honneur 
et le modèle de son sexe,  lorsqu'elle dit avec éclat à l'univers en%er : “Écoutez-moi ?...” Songez-vous que dans un pe%t 
salon vous blâmerez la femme qui parlera trop haut, qui aura un ton tranchant, ou seulement des manières trop 
décidées. Vous voulez qu'une douce teinte de %midité soit, à tout âge, répandue sur sa personne en%ère, et modère tous 
ses mouvements, amor%sse l'éclat de sa gaieté, réprime jusqu'à l'expression de sa sensibilité ; vous voulez qu'elle ne 
paraisse qu'avec l'air de craindre de se montrer,  et que, lorsqu'on la regarde fixement, elle rougisse, ou que du moins 
elle baisse les yeux. Comment concilier tout ce mystère de délicatesse et de grâce, ce charme intéressant d'une douceur 
enchanteresse et d'une pudeur touchante, avec des préten%ons ambi%euses et l'éclatante profession d'auteur ? (Genlis, 
La Femme auteur, p. 13-14) 



91 

 

“auteur” no masculino não apenas reflete a realidade de um campo literário que se percebia como 

masculino por “natureza”, mas também manifesta, de maneira inata, a excentricidade da mulher 

que se afirma plenamente como autora em um contexto que ainda lhe reserva um lugar secundário.  

Dorothée é colocada na posição “correta”, isto é, no espaço do cumprimento das 

expectativas. Profundamente ancorada no cumprimento dos papéis domésticos, a narração a 

constrói como exemplar, como a personificação da perfeita virtude feminina. Seu comportamento, 

pautado pela devoção à família e pela harmonia no convívio familiar, é constantemente exaltado, 

destacando-a como modelo de mãe, filha e irmã. Em suas ações, não há desvio das normas sociais; 

pelo contrário, a todo tempo ela é recompensada por se manter fixada aos costumes. Essa 

idealização de Dorothée denota como a sociedade e a própria voz narrativa valorizam as mulheres 

que se adequam ao papel tradicional de cuidadoras e apoiadoras, minimizando, muitas vezes, 

qualquer desejo ou aspiração além dos limites da esfera privada. Essa conduta aparenta ser, assim, 

uma reafirmação do status quo, em contraste com as ambições ousadas de outras personagens, 

como Natalie, cujas inquietações são, frequentemente, recebidas com uma avaliação mais crítica 

pela voz narrativa, e outras como Melanide, cujos comportamentos são absolutamente contestados.  

O cerne da problemática apresentada na narrativa não reside na prática da escrita em si, mas 

na publicização dessa escrita, ou seja, na intrusão do universo da autoria feminina no espaço 

público. Natalie, ao contrário de mulheres dedicadas exclusivamente à vida doméstica, adentra o 

domínio público com sua produção literária, o que provoca uma mudança nas percepções sobre sua 

figura. Para ilustrar essa problemática de forma ainda mais contundente, a primeira publicação de 

Natalie não surge de uma simples aspiração pessoal, mas é motivada por um pedido vindo de uma 

família que, por intermédio de um antigo amigo de seus pais, “homem que somava à grande lucidez 

uma profunda estima por ela” (p. 77) reciprocamente cultivada desde sua infância, pede-lhe que 

intervenha para salvar três militares de um destino trágico. Esses homens, que se destacam por 

serem “três valoroso militares, dos quais um, coberto de gloriosas feridas, serviu quarenta anos 

com o mais brilhante valor” (p.78), encontram-se à mercê de uma condenação injusta e, nesse 

contexto, a publicação de sua obra não visa apenas a exaltação literária, mas a obtenção de um 

benefício financeiro, “quarenta mil francos”, uma quantia que se torna decisiva para a liberdade 

dos prisioneiros. 

Diante desse impasse, Natalie hesita em tomar uma decisão, e a figura de Dorothée retorna 

como a voz da consciência da protagonista, que reluta em avançar sem antes consultar a irmã sobre 



92 

 

a publicação. No entanto, essa hesitação é abruptamente desafiada por Bréval, que a interpela com 

a seguinte pergunta: “Para fazer uma boa ação, você precisa de conselhos? Consulte apenas a 

bondade!” (p. 81). Esse conflito interno culmina na tomada de uma resolução definitiva, como 

afirma a voz narrativa, enfática: “Natalie tomou naquele dia uma decisão irrevogável. Ela prometeu 

sua obra aos prisioneiros e recebeu as bênçãos do reconhecimento...” (p. 81). Ao longo dessa 

sequência, a autora habilidosamente expõe o dilema interno de Natalie, revelando as tensões que 

envolvem a decisão de publicar, e, assim, articula as complexas interações entre virtude, pressão 

social e as expectativas impostas à mulher escritora.  

Ao publicar seu segundo livro, as críticas tornam-se mais severas e implacáveis, sugerindo 

que a resistência à autoria feminine tende a intensificar-se rapidamente. Nesse contexto, o conflito 

ganha destaque quando Dorothée intervém em defesa de Natalie, respondendo um jornalista que, 

de admirador fervoroso, se tornara um detrator ácido. A carta-resposta do jornalista insinua, de 

maneira dissimulada, uma crítica misógina, sugerindo que, ao ocupar o espaço público, Natalie 

teria abandonado atributos considerados próprios da feminilidade, como a modéstia e a timidez. 

Ele escreve:  

Concordo com a senhora. Embora as velhas leis de fidalguia tenham sido abolidas, 
os sentimentos que as ditaram subsistem ainda no coração dos franceses 
generosos: sim, senhora, sempre verei como um dever sagrado o emprego da força 
para amparar e proteger os mais fracos e para defender e vingar a beleza tímida 
humilhada ou inculpada, e que, modesta demais para responder por si mesma em 
público, não ousa elevar sua doce e sedutora voz para justificar-se. Eis os 
fascinantes seres que nos pedem socorro e que devem contar com nossa devoção. 
Mas o que tem em comum com essas mulheres, que o pudor torna tão encabuladas, 
aquela de quem a senhora quis fazer-me o defensor? A brilhante, a célebre Natalie 
entrou com tanto esplendor e segurança na arena em que prêmios são disputados 
diante do universo! Ela não tem armas superiores àquelas que eu poderia empregar 
para defendê-la? Os mais renomados heróis sentiam-se covardes por atacar as 
Amazonas? Clorinda e Bradamante tiveram por acaso cavaleiros?  
Quem aspira à glória aplica-se no combate. Tão logo se entra na carreira literária, 
não se anda senão acompanhado de rivais que se lançam à toda na direção do 
mesmo alvo, e a honra, nessa liça perigosa, impõe aos concorrentes uma só lei, a 
de não golpear no escuro. A partir do instante em que alguém se mostra e se 
identifica, o ataque é sempre legítimo, ou ao menos não é jamais desonroso.  
Queira, senhora, aceitar que eu assinei a crítica que a irritou. Creio que ela lhe 
desagradou e lastimo-me por isso, mas, por outro lado, estou certo de que não há 
motivos para que me julguem culpado por ter faltado ao respeito que deve todo 
homem bem nascido às mulheres que se assemelham à senhora.  
Respeitosamente, etc. 97(Genlis, A Mulher escritora, p. 89-90)  

 
97 J'en conviens avec vous, madame ; quoique les lois an�ques de la chevalerie soient abolies, les sen�ments qui les 

dictèrent doivent subsister encore dans tous les cœurs des Français généreux : oui, madame, je regarderai toujours 



93 

 

A resposta do jornalista expõe uma convicção profundamente enraizada na moral e na visão 

de mundo da época, ao afirmar que, ao adentrar o domínio público da escrita, a mulher se despoja 

da proteção de sua fragilidade inerente e se submete à rigidez das regras masculinas da competição 

literária. A comparação com a Amazona que entra na batalha, armada e sem cavaleiro, retoma o 

argumento inicial de que a mulher escritora se traveste e se alista entre os homens, e o 

questionamento de Dorothée sobre a conciliação entre a “delicadeza” feminina a “ambição” 

autoral. Essa visão não apenas legitima as críticas como um “dever honroso”, como também 

reafirma o espaço público literário enquanto território essencialmente masculino, e adentrá-lo 

significa se submeter a condições pré-estabelecidas e impostas por uma sociedade que, ao mesmo 

tempo que permite a escrita feminina, reforça a exclusão da mulher e exige sua conformidade com 

as normas de um mundo literário dominado por homens. 

 Natalie responde inconformada e ligeiramente positiva, afirmando que é possível 

“dispensar protetores, e com moderação e verdadeira filosofia pode-se abster-se de lutar!” (p. 90). 

Essa postura, que preserva aspectos dos costumes preciosistas ao mesmo tempo em que contesta a 

lógica de proteção masculina, sugere uma alternativa ao confronto direto. A voz narrativa, por sua 

vez, parece insinuar que o problema não reside propriamente na prática da escrita feminina, mas 

na busca pela fama e na inserção pública, elementos que a sociedade de então não prontamente 

aceita ou valoriza. A ambiguidade que permeia a narrativa – crítica à busca pela fama, mas otimista 

em relação à escrita como meio de expressão – não deve ser vista como um desestímulo às mulheres 

 

comme un devoir sacré, d'employer la force à soutenir, à protéger la faiblesse, à défendre, à venger la beauté �mide 
qu'on opprime ou qu'on accuse, et qui, trop modeste pour répondre elle-même en public, n'ose élever sa douce et 
séduisante voix pour se jus�fier. Voilà les êtres intéressants qui réclament nos secours, et qui doivent compter sur notre 

dévouement. Mais qu'a de commun avec ces femmes que la pudeur rend si crain�ves, celle dont vous auriez voulu, 

dites-vous, me voir le défenseur ? La brillante, la célèbre Natalie est entrée avec tant d'éclat et d'assurance dans l'arène 

où les prix se disputent à la face de l'univers !... N'a-t-elle pas des armes supérieures à celles que je pourrais employer 

pour la défendre ? Les héros les plus renommés ont-ils cru faire une lâcheté en a$aquant des Amazones ? et Clorinde 

et Bradamante eurent-elles jamais des chevaliers ?  
Qui prétend à la gloire s'engage à comba�re ; aussitôt qu'on est entré dans la carrière li�éraire, on ne marche plus 
qu'avec des rivaux qui s'élancent tous vers le même but, et l'honneur, dans ce�e lice périlleuse, n'impose aux concurrents 
qu'une seule loi, celle de ne point porter des coups dans l'ombre ; dès qu'on se montre et qu'on se nomme, l'a�aque est 
toujours légi�me, ou du moins elle n'est jamais déshonorante.  
Daignez songer, madame, que j'ai signé l'extrait qui vous irrite ; je pense qu'il a pu vous déplaire, et je m'en afflige ; 

mais, sous tout autre rapport, je n'ai point à me reprocher d'avoir manqué aux égards infinis que tout homme bien né 

doit aux femmes qui vous ressemblent. 
Je suis avec respect, madame, etc. (Genlis, La Femme auteur, p. 50-51) 



94 

 

escritoras, mas como um convite à reflexão sobre os espaços de expressão feminina em uma 

sociedade marcada por desigualdades profundas e estruturais. 

Essa dicotomia indica o mecanismo pedagógico central da narrativa: o embate entre a 

sagacidade literária e a necessidade de adequação social. Natalie busca afirmar sua individualidade 

através da escrita, mas é continuamente lembrada de que o sucesso público exige sacrifícios que, 

em sua maior parte, recaem de maneira desigual sobre as mulheres. Enquanto Dorothée encontra 

refúgio na domesticidade e na estabilidade, Natalie é confrontada pela busca por validação em um 

espaço que, embora permita visibilidade, não concede uma genuína autonomia pública.   

 

3.5. As ambivalências da fama  

A fama carrega em si a complexidade das relações sociais e culturais em torno da 

visibilidade pública, e é particularmente relevante quando analisamos a interação entre fama, poder 

e gênero. Embora a fama seja frequentemente associada a benefícios como reconhecimento, 

prestígio e influência, ela também está permeada de incongruências, como a constante exposição à 

crítica e ao desgaste. Este fenômeno ganha contornos ainda mais intrincados quando atravessado 

pela perspectiva de gênero, uma vez que as figuras públicas femininas enfrentam desafios 

específicos, como a objetificação e a imposição de padrões de comportamento, que tornam a fama 

um terreno de inseguranças. Dessa forma, a fama pode atuar simultaneamente como um 

instrumento de poder e como um campo de subordinação, refletindo tensões que são moldadas por 

dinâmicas históricas, culturais e de gênero.  

Natalie tem o ato de escrever como uma “deliciosa ocupação”, mas hesita em publicar suas 

obras, em parte devido à desaprovação da irmã e também ao peso das convenções sociais que 

desvalorizam a presença feminina no espaço público. A fama que inicialmente traz reconhecimento 

transforma-se em um fardo, pois, ao invés de reafirmar sua identidade, acaba por obscurecer a 

verdadeira imagem de Natalie. Dessa forma, a obra explora a questão da idealização pública, 

refletida em uma pressão para que a mulher escritora, ao ganhar visibilidade, continue a 

corresponder a uma imagem idealizada de perfeição, dedicada à modéstia e ao dever.    

A narrativa explora o impacto das estruturas de poder sobre a posição instável da mulher 

que busca reconhecimento público em um contexto de turbulência política. Durante a Revolução, 

Natalie é despojada de seu conforto e estabilidade, além de ser abandonada por seu interesse 

amoroso. Esses reveses expõem a precariedade de sua posição. Natalie personifica as contradições 



95 

 

e desafios enfrentados pela autoria feminina em um período de intensa agitação social e política, 

revelando as dinâmicas de poder que permeiam as relações sociais. Seu relacionamento com 

Germeuil, marcado pela tensão entre o amor verdadeiro e a ambição, evidencia a fragilidade das 

relações afetivas em tempos de mudança e expõe como as normas sociais assimilaram de maneira 

desigual as mulheres que caminham no espaço público.   

Os simples espectadores são em regra maus julgadores de discórdias sentimentais, 
pois dão razão àquele que tem autocontrole suficiente para não falhar em nenhuma 
forma de proceder. É assim que se porta aquele que ama menos, e eis o verdadeiro 
culpado. Todos interessaram-se por Germeuil: acusaram Natalie de caprichosa e 
insensível, e ela, entretanto, foi a única digna de compaixão. Ela amava de 
verdade, ela amou por muito tempo. O inconstante Germeuil entregou-se por 
inteiro à ambição, que é a única paixão que pode subjugar os homens blasés e os 
corações frios. 
Após seis semanas eclodiu a revolução. Germeuil deixou a França imediatamente, 
Natalie partiu para o estrangeiro somente dezoito meses depois. Foi então que 
descobriu todas as inconveniências da fama. Quando se está no seio da família e 
se tem posses, é fácil desprezar libelos, mas quando se é privado de tudo, quando 
se busca um refúgio e não se tem outro recurso senão aquele de um trabalho que 
exige sobretudo uma perfeita tranquilidade de espírito, é preciso coragem para não 
se deixar abater nem desencorajar pela maldade e para preservar-se do amargor e 
da misantropia que a injustiça e a desgraça poderiam facilmente causar em tal 
situação. Natalie teve essa coragem. Dedicando-se exclusivamente a suas obras 
literárias, encontrou no estudo e nas belas-artes uma fonte inesgotável de conforto.  
Dorothée, emigrada com ela, ficou muito mais tranquila durante o período de suas 
expatriações. Ela não tinha inimigos. Tendo sido logo autorizada a regressar à 
França, recuperou sua fortuna e trouxe a irmã de volta. Natalie, que não tinha o 
menor conhecimento de negócios, não obteve nenhuma restituição e perdeu 
irremediavelmente seu patrimônio. Reencontrou em seu país alguns amigos, 
muitos ingratos e vários inimigos. Não se queixou, e disse a si mesma: “A culpa 
é minha, por não ter seguido o exemplo e os conselhos de minha irmã!” Germeuil, 
que devia seu retorno às tramas de Melanide, casou-se com essa última por 
gratidão e, sobretudo, para reestabelecer seus negócios. 98(Genlis, A Mulher 
escritora, p. 101-102)  

 
98 Les simples spectateurs sont toujours de mauvais juges des querelles de sen�ments ; car ils donnent raison à celui 

qui se possède assez pour ne pas manquer à aucune  forme de procédés ; c'est ainsi que se conduit celui qui aime le 
moins, et voilà le vrai coupable. Germeuil intéressa tout le monde : on accusa de caprice et d'insensibilité Natalie, et 
néanmoins elle fut la seule à plaindre ; elle aimait toujours, elle aima longtemps. L'inconstant Germeuil se livra tout 
en�er à l'ambi�on ; c'est la seule passion qui puisse fixer les hommes blasés et les cœurs froids.  
Ce fut six semaines après que survint la révolu�on ; Germeuil presque aussitôt qui"a la France. Natalie ne passa dans 

les pays étrangers qu'au bout de dix-huit mois. Ce fut alors qu'elle connut tous les inconvénients de la célébrité. Quand 

on est au sein de sa famille et qu'on a de la fortune, il est facile de mépriser des libelles ; mais quand on est dépouillé 

de tout, quand on cherche un asile, et qu'on n'a plus d'autre ressource que celle d'un travail qui demande surtout une 

parfaite tranquillité d'esprit, il faut de la force d'âme pour ne se laisser ni aba"re, ni décourager par la méchanceté, et 

pour se préserver de l'aigreur et de la misanthropie que l'injus�ce et le malheur pourraient aisément donner dans une 

telle situa�on. Natalie eut ce courage. Uniquement livrée à ses travaux li"éraires, elle trouva dans l'étude et dans les 

beaux-arts une source inépuisable de consola�ons.  



96 

 

 

Para além da função moralizante, insígnia de Madame de Genlis, esse desfecho trágico é 

uma percepção de como as relações econômicas interferem nas condutas humanas. Germeuil, 

inicialmente personificado como o homem que “acrescia aos modos mais agradáveis o melhor tom” 

e possuía os atributos da fineza, delicadeza e bom gosto (ou seja, alguém que correspondia aos 

costumes e modos esperados por aquela sociedade), torna-se para Natalie o que “ama menos” e se 

vende em benefício de seus negócios.   

Natalie sofre tanto com sua vulnerabilidade diante da opinião pública quanto com o exílio 

e perda de seu status financeiro, sofrimento potencializado na narrativa através do contraste com 

Dorothée, que, seguindo as normas sociais de discrição e obediência, evita os obstáculos 

enfrentados por Natalie, transitando por cada período sem maiores dificuldades. A ambição de 

Germeuil, que se alia à “única paixão que pode subjugar os homens blasés e os corações frios,” 

ecoa as dinâmicas de poder exploradas no contexto histórico em que o romance se insere, com 

figuras como Napoleão emergindo e tirando proveito de uma nação vulnerável e dividida. Germeuil 

é ainda um personagem marcado por incongruências, cujos desvios de caráter são com frequência 

relevados pela narrativa e aceitos com compreensão pelos outros personagens. Seus atos, por mais 

contraditórios e moralmente questionáveis que sejam, são absorvidos pela trama sem maiores 

questionamentos, refletindo uma aceitação tácita das falhas de caráter em uma sociedade em que 

as normas de conduta são frequentemente distorcidas pelo poder e pela conveniência. Essa 

aceitação das falhas individuais e a flexibilidade das normas sociais, por sua vez, contrastam com 

a severidade com que as mulheres eram, e continuam a ser, julgadas quando buscam visibilidade 

pública.  

A busca das mulheres por direitos iguais, como já discutido e muito bem fundamentado por 

inúmeras pesquisadoras, provavelmente remonta à história da opressão nas sociedades. A narrativa 

de A Mulher escritora funciona como exemplo para a forma segundo a qual as experiências 

emocionais e afetivas são moldadas e controladas por forças externas, bem como conduzem a uma 

reconfiguração das identidades pessoais e coletivas. A partir dela percebemos que as mulheres que 

 

Dorothée, émigrée comme elle, fut beaucoup plus paisible durant le temps de son expatria�on ; elle n'avait point 

d'ennemis ; elle fut plus tôt rappelée en France, y recouvra sa fortune, et fit rentrer Natalie. Ce�e dernière, qui n'avait 

aucune connaissance des affaires, n'ob�nt point de res�tu�on, et perdit sans retour tout son bien. Elle retrouva dans 

son pays quelques amis, beaucoup d'ingrats et plusieurs ennemis ; elle ne se plaignit point, elle se dit : « C'est ma faute, 

que n'ai-je suivi l'exemple et les conseils de ma sœur ! » Germeuil, qui devait son retour aux intrigues de Mélanide, 

l'épousa par reconnaissance, et surtout pour rétablir ses affaires. (Genlis, La Femme auteur, p. 58-59)  



97 

 

buscavam visibilidade pública eram julgadas mais severamente que seus pares homens, 

principalmente quando saíam da esperada “domesticação” típica do espaço privado, como podemos 

perceber a partir da distinção dada pela autora entre os que vivenciam e os simples espectadores 

que costumam interpretar erroneamente discórdias sentimentais.  Assim, a narrativa evidencia 

como a opinião pública invadia a vida que acontecia nos espaços privados.  

As tensões políticas, como a Revolução, conduzem ao exílio da personagem e intensificam 

a percepção da efemeridade da vida e da posição humana no mundo. Antes de publicar sua primeira 

obra e consolidar sua carreira como escritora, Natalie reflete sobre a fragilidade dos laços e das 

ambições humanas: “tudo que nos une é frágil. Ocupamos tão pouco espaço, há tantos obstáculos 

nas vias que percorremos, e a morte pode deter-nos no começo de nossa corrida!” (p. 29). Essa 

consciência da transitoriedade do espaço ocupado pelo ser humano ecoa tanto nos afetos quanto na 

política, reforçando a fugacidade das alianças e os reveses enfrentados em um contexto em que a 

“liberdade” era concedida dentro de normas essencialmente masculinas. Assim, a narrativa amplia 

a visão sobre o papel da mulher escritora e a pressão para corresponder às expectativas sociais, 

entrelaçando a narrativa sentimental às tensões do período pós-revolucionário, em que questões de 

fama, imagem e identidade ganham uma nova camada de profundidade. 

A despeito das opiniões de seus contemporâneos, essa narrativa de Madame de Genlis 

demonstra pragmatismo ao abordar as implicações da fama e do reconhecimento público para as 

mulheres, destacando os custos específicos de uma celebridade feminina. A Mulher escritora, 

situada no contexto de transição das relações feudais para as capitalistas no século XVIII, nos 

permite um vislumbre de Natalie não apenas como figura simbólica, mas também como sujeito 

histórico que reflete as complexas tensões socioeconômicas da época.  

Lilti (2018) argumenta que a fama e o reconhecimento são construções sociais que refletem 

as forças contraditórias em ação na sociedade capitalista emergente. Nesse contexto, o romance em 

questão serve como um exemplo de como essas forças impactam a subjetividade feminina. As 

aspirações individuais de Natalie, que se distanciam das normas tradicionais dessa estrutura social, 

contrastam de maneira marcante com a trajetória de Dorothée, que se submete sem resistência às 

convenções dominantes. Essa dicotomia impõe a Natalie um percurso mais tortuoso e, por vezes, 

doloroso. Embora a defesa da ordem hegemônica e das convenções sociais seja evidente ao longo 

da narrativa, a obra propicia ao leitor uma visão crítica e profunda da vivência de uma mulher 

escritora, destacando especialmente as condições materiais que influenciam o ato de escrever. 



98 

 

Madame de Genlis, por exemplo, advogava pela importância de uma educação multilíngue e pelo 

registro de uma nova dinâmica cultural na Europa pós-revolucionária, demonstrando uma 

consciência política aguçada99.  

Lilti (2018) afirma que a fama se configura como uma força ambígua: ao mesmo tempo em 

que serve como instrumento de poder, pode ser também um vetor de vulnerabilidades. Em A Mulher 

escritora, Natalie ilustra essa dualidade: inicialmente, sua notoriedade a eleva a um patamar de 

reconhecimento que atravessa os limites do espaço privado, mas logo a fama se transforma em uma 

prisão, em que suas ações e escolhas passam a ser julgadas não por sua verdadeira essência, mas 

pelo ideal de feminilidade social. A relação ambígua entre o poder e a fragilidade que a fama 

proporciona é particularmente sentida no contexto da Revolução Francesa, em que as profundas 

mudanças sociais e políticas perturbam a ordem das coisas e intensificam ainda mais as 

consequências da interação feminina com o espaço público.  

A fama de Natalie, que em um primeiro momento valida seu talento e sua visão literária, 

acaba por isolá-la no contexto da Revolução. Ao longo da narrativa, fica evidente como os papéis 

de gênero não apenas influenciam a recepção de sua obra, mas também moldam a percepção 

pública de sua persona. Germeuil, seu interesse amoroso, serve como um exemplar masculino do 

teatro social: enquanto Natalie é atacada por libelos e condenada por sua vulnerabilidade 

emocional, ele é recompensado por sua ambição, ainda que suas atitudes revelem um caráter 

egoísta e superficial.  

Neste campo volátil da fama, tomado por deliberações públicas, a reputação de Natalie está 

sempre à mercê das interpretações de uma audiência imprevisível e a situação torna-se mais 

dramática quando se considera que, após a Revolução, Germeuil, por gratidão a Melanide, se casa 

com ela para restaurar seus negócios, enquanto Natalie, que já havia sido “privada de tudo” (p. 

102), se vê em busca de um refúgio e seu trabalho de escritora agora é mais árduo por conta das 

adversidades. Melanide representa a seguridade do espaço privado: ao manter-se fora dos holofotes 

 
99 Em Discours sur l'Éducation de M. le Dauphin et sur Adoption (1790), por exemplo, a autora defende o direito de 
uma nação supervisionar a formação de seus governantes, argumentando que o processo educativo deveria ser 
documentado de forma pública e acessível, com a publicação periódica de diários detalhados sobre o progresso 
intelectual e moral do príncipe herdeiro. Essa proposta reforça o papel social da escrita como ferramenta de formação 
cívica, bem como expõe a visão da autora sobre o controle do saber e da narrativa, reconhecendo que estes são 
essenciais em um período de instabilidades políticas e disputas ideológicas como foi o pós-Revolução Francesa. Essa 
defesa de uma educação pública e rigorosa, vinculada ao registro material e sistemático do conhecimento, alinha-se 
à sua prática literária mais ampla, em que o ato de escrever aparece como um exercício de intervenção cultural e, ao 
mesmo tempo, de autodefesa em relação aos frequentes questionamentos acerca das figuras públicas.  



99 

 

da fama e adaptar-se às demandas dele, é capaz de atravessar com maior tranquilidade as 

turbulências da Revolução Francesa. Esse contraste nos permite ponderar sobre a forma como as 

normas sociais impõem diferentes destinos às mulheres, dependendo de sua conformidade às regras 

de comportamento e as aparências que são performadas.  

Melanide, enquanto personificação da coquetterie, ocupa um papel antagônico ao de 

Natalie, não apenas como rival no amor de Germeuil, mas também como representante das 

convenções sociais que perpetuam uma forma de poder distinto. Sua obsessão pela própria 

aparência e sua habilidade de manipulação social a colocam em uma posição em que a 

conformidade ao espaço privado e ao ideal de beleza garantem sua estabilidade, ainda que sua 

personalidade se mostre egoísta e falha nas relações interpessoais. Ao submeter-se ao confinamento 

das expectativas femininas e às regras de um espaço privado e aparente, Melanide conquista uma 

tranquilidade tal qual a de Dorothée. A construção da rivalidade entre essas duas personagens 

(Natalie e Melanide), alimentada pela competição pelo afeto de Germeuil, reflete um outro aspecto 

das dinâmicas de poder e justifica o destino de cada uma das personagens, oferecendo modelos de 

conduta ou de não conduta e atribuindo valores a essas dinâmicas, levando o leitor a refletir acerca 

dos resultados encontrados. É interessante perceber que tanto o ideal de virtuosismo quanto o 

extremo da coqueteria recebem o mesmo desfecho, confirmando a problemática em torno da 

publicização.  

Em contraposição, enquanto Natalie lida com os contratempos da fama e da ascensão 

pública, Melanide é uma figura que, ao se colocar dentro das exigências da privacidade e se adaptar 

à normatividade, alcança os frutos de um caminho mais convencional, mesmo que, ao contrário de 

Natalie ou de Dorothée, não possua a mesma força de caráter. Na conclusão da narrativa, 

descobrimos que Germeuil se casa com ela para restaurar sua fortuna, e Natalie, por outro lado, 

perde tudo, não apenas seus bens materiais, mas também sua identidade pública, marcada pela 

exposição e pela constante vigilância da sociedade. Esse contraste, embora sutil no plano 

superficial das interações sociais, revela uma crítica mais profunda às normas que regulam a 

condição feminina: enquanto uma mulher luta para afirmar-se no espaço público e na fama, a outra 

refugia-se no silêncio das convenções sociais e segue, antagonicamente, sem sofrer os mesmos 

danos. Assim, a narrativa coloca em evidência a ambiguidade da fama como fonte de poder e ruína, 

e como as mulheres, ao transitar por esses campos volúveis, podem encontrar destinos 

completamente distintos, dependendo de sua adesão ou resistência às regras compulsórias.  



100 

 

3.6. Educação sentimental  

Como vimos, o romance sentimental foi uma ferramenta essencial para a construção de uma 

pedagogia emocional no século XVIII. Neste contexto, a narrativa de Madame de Genlis utiliza as 

experiências de Natalie para explorar como as emoções devem ser educadas (ou reprimidas) de 

acordo com as normas sociais da época. O desfecho trágico da obra argumenta sobre os efeitos de 

uma educação que prioriza a moderação e a conformidade em detrimento da autenticidade e da 

realização pessoal ligada ao reconhecimento social. Esse confronto entre a educação tradicional e 

a busca por uma liberdade emocional que permita a construção de uma identidade própria e 

duradoura reflete o tensionamento entre as normas sociais e a emergência de uma individualidade, 

tão central no período.  

Enquanto Natalie encontra nas artes e nos estudos uma fonte de resiliência e satisfação, sua 

dedicação à escrita emerge como uma forma de resistência silenciosa, oferecendo-lhe um espaço 

para reconstruir sua identidade fragmentada. No entanto, a busca por reconhecimento, 

especialmente pela fama, é criticada de forma veemente na obra, sendo pormenorizada como uma 

armadilha que pode minar o prazer genuíno do ato de criar. A ambição é apresentada como uma 

paixão perigosa, que coloca o indivíduo em uma dependência constante do olhar público, 

prejudicando o verdadeiro contentamento que reside na expressão artística. 

A Mulher escritora é uma obra que, ao refletir sobre a condição feminina durante o período 

da Restauração, também direciona o olhar sobre as estruturas de poder que moldam as vivências 

das mulheres. Por meio da relação contrastante entre as irmãs Natalie e Dorothée, a narrativa 

oferece uma visão crítica dos valores predominantes na época, expondo como as normas sociais e 

os ideais de virtude impõem contenções à expressão e ao desenvolvimento da identidade feminina. 

Enquanto Dorothée encarna o modelo da mulher submissa e conformista, Natalie representa a 

busca por uma subjetividade mais autêntica e independente, que confronta os hábitos normativos. 

Esse conflito entre conformidade e persistência, longe de ser resolvido, confere também à narrativa 

complexidade e relevância histórica, fazendo com que a obra se mantenha relevante tanto no 

contexto literário quanto social. 

Através de sua crítica à celebridade e ao escrutínio social, Madame de Genlis estabelece 

uma reflexão e fornece um recorte sobre o lugar da mulher na sociedade, particularmente no campo 

da produção intelectual. A conversa entre as irmãs, em que Dorothée idealiza o descanso pacífico 

proporcionado pelos deveres tradicionais e em que Natalie é advertida sobre os perigos de tornar-



101 

 

se autora, é reveladora quanto a esse fato: “A glória para nós, é a felicidade: esposas e mães felizes, 

eis as verdadeiras heroínas.” (p.34). Nesse diálogo, é evidente a ponderação sobre o sistema que 

administra e acomoda as mulheres à esfera privada, garantindo que suas ambições intelectuais não 

interfiram no desenvolvimento social da esfera pública. Através dessa argumentação, a obra se 

apresenta como um ponto de interseção entre a tradição e a modernidade, reafirmando as normas 

vigentes, mas também abrindo espaço para uma forma de subjetividade feminina que viria a ser 

investigada visceralmente décadas mais tarde.     

A Mulher escritora constrói, de forma pedagógica e objetiva, uma defesa intransigente do 

direito à educação, enquanto simultaneamente desestimula a busca pela publicização literária. Em 

sua estrutura, o que se coloca em jogo é a própria tranquilidade da escritora, uma paz intrínseca e 

necessária ao próprio trabalho de escrita, e que se revela particularmente difícil de alcançar em um 

contexto permeado por violências simbólicas e padrões restritivos institucionalizados. A obra 

sugere que a facilidade em desdenhar das críticas externas é maior quando o indivíduo se encontra 

em sua zona de conforto, nesse caso, no espaço privado, e respaldado por recursos materiais. 

Contudo, quando se é privado de tudo, e a escrita se configura como o único refúgio possível, a 

busca pela fama surge como um obstáculo, dado o peso do julgamento público que a acompanha, 

o qual pode facilmente minar a confiança e desencorajar a continuidade do trabalho. A voz 

narrativa, em sua reflexão sobre as implicações do escrutínio moral, aponta para os efeitos 

corrosivos da injustiça e da desgraça, que podem gerar amargor e misantropia, prejudicando a 

integridade emocional e psicológica do sujeito. Contudo, a mesma voz narrativa reconhece que, ao 

encontrar a coragem necessária para não sucumbir aos contratempos e se dedicar exclusivamente 

à sua produção literária, Natalie “encontrou no estudo e nas belas-artes uma fonte inesgotável de 

conforto” (p. 102), evidenciando que, mesmo em face das adversidades, a busca pelo conhecimento 

e a dedicação à arte se configuram como formas de resistência e preservação do espírito humano.  

 

 

 

 

 

 



102 

 

CONCLUSÃO 

 

Escrito entre os anos de 1744 e 1746, pouco antes do nascimento de Caroline-Stéphanie-

Félicité du Crest de Saint-Aubin, o Discurso sobre a felicidade (1746) de Émilie du Châtelet propõe 

que, enquanto os homens desfrutam de uma pluralidade de caminhos para a realização pessoal e a 

glória, as mulheres frequentemente são marginalizadas dessas vias, sendo a educação uma das 

poucas formas de emancipação e consolo disponíveis. Ao longo da história, a escrita feminina tem 

se configurado não apenas como uma manifestação de expressão individual, mas também como 

um espaço de resistência e de reconfiguração das narrativas dominantes. A experiência da mulher 

escritora, ficcionalizada por Madame de Genlis, exemplifica como a educação, aliada ao amor pelo 

saber, se coloca como uma das principais alternativas para que as mulheres possam, embora de 

forma restrita, conquistar meios para delinear suas próprias trajetórias e afirmar sua presença no 

contexto social. 

Buscamos traçar um panorama que abrangesse os contextos histórico e social que moldaram 

a autoria feminina na França do século XVIII e, ao destacar certos aspectos da narrativa e da autoria 

feminina – a ambivalência em relação à fama, a defesa das escritoras, a centralidade dos 

sentimentos, a proposta de uma educação emancipadora e a necessidade de enquadramento às 

normas sociais –, procuramos demonstrar um projeto deliberado de revelar as perturbações que 

estavam no encalço da escrita feminina neste período. Por meio de uma abordagem plural, Madame 

de Genlis atravessa a ficção e configura uma intervenção crítica e significativa para seu horizonte 

cultural.   

A ambivalência diante da fama literária aponta para um debate mais amplo sobre o lugar da 

mulher na esfera pública, denunciando os custos de uma visibilidade que, enquanto reconhece a 

autoria feminina, simultaneamente a coloca sob julgamento moral e intelectual. Madame de Genlis 

expõe o antagonismo de uma notoriedade que podia tanto enaltecer quanto destruir a imagem de 

uma pessoa. Essa dualidade espelha de certa forma sua experiência pessoal, marcada por aclamação 

e críticas severas, constituindo uma exposição vívida das contradições do Iluminismo, que prometia 

igualdade, mas resistia a estendê-la plenamente às mulheres. 

É necessário situar sua narrativa nesse horizonte filosófico do Iluminismo, um movimento 

que, conforme Immanuel Kant (1995, p. 481-482), define-se como “a saída do homem da sua 

menoridade de que ele próprio é culpado”. Essa menoridade, caracterizada pela incapacidade de 



103 

 

exercer o entendimento sem a orientação de outrem, é superada pela coragem de pensar por si 

mesmo (Sapere aude!100), o grito emblemático de emancipação intelectual. Esse chamado à 

autonomia, entretanto, era mediado por contradições. Se o Iluminismo exaltava a razão e a 

liberdade, frequentemente restringia essas prerrogativas ao domínio masculino e hegemonicamente 

europeu, relegando tantos outros a um espaço de menoridade perpetuada e legitimada pelas normas 

sociais. A narrativa de Madame de Genlis atua nesse interstício, evidenciando a tensão entre a 

promessa emancipatória iluminista e a exclusão das mulheres desse projeto.  

Após a Revolução Francesa, o debate em torno das questões de gênero tornou-se 

indissociável das disputas políticas entre monarquia e república, convertendo antigas alianças em 

rivalidades irreconciliáveis. Nesse contexto, Madame de Genlis, a exemplo de outras escritoras 

aristocráticas de sua época, alinhou-se ao campo monarquista, reafirmando tanto sua identidade de 

classe quanto sua visão de mundo ancorada em valores tradicionais. Como observa Armenteros 

(2008), quando monarquia e república, outrora aliadas em certos aspectos, tornaram-se adversárias 

inconciliáveis, Madame de Genlis e alguns de seus contemporâneos viram na defesa do regime 

monárquico uma forma de reivindicar a relevância social da nobreza, mesmo diante de um cenário 

de transformações que parecia conflitar com os ideais republicanos emergentes. A adesão de 

Madame de Genlis ao monarquismo, contudo, não deve ser interpretada como uma ruptura 

absoluta, mas antes como uma forma de resistência às mudanças radicais trazidas pela Revolução, 

aliada à convicção de que a educação poderia desempenhar um papel central na ressignificação 

cultural frente ao novo contexto sociopolítico que se delineava. 

Para além de seu alinhamento político e de sua defesa de valores tradicionais, a trajetória 

de Madame de Genlis evidencia uma faceta muitas vezes negligenciada da autoria feminina: a 

escrita como trabalho. Naquele contexto de recorrentes transformações sociais e econômicas, 

Madame de Genlis viu na produção literária não apenas uma forma de expressão, mas também um 

meio necessário para assegurar sua sobrevivência e sua posição no meio aristocrático. Para a autora, 

a escrita era tanto uma prática intelectual quanto uma atividade mercantil com a qual buscava 

alcançar uma dupla finalidade: sustentar-se economicamente e reafirmar seu status em uma 

sociedade em que o lugar da mulher aristocrática estava em constante redefinição. Nesse sentido, 

 
100 Expressão latina que significa “ouse saber” ou “ouse pensar por si mesmo”. Kant o toma como lema do Iluminismo, 
convocando os indivíduos a exercitarem sua razão de forma autônoma, sem depender de orientações externas. 



104 

 

sua obra pode ser encarada como um ato de resistência e adaptação, um testemunho das 

heterogêneas interseções entre gênero, classe e trabalho autoral em períodos de transição histórica. 

O retorno de Madame de Genlis a Paris em 1800, após anos de exílio, insere a autora como 

agente no cenário cultural francês da era napoleônica. As memórias da autora observam com 

preocupação as mudanças provocadas pela Revolução, lamentando não apenas a perda de bens 

materiais, mas, sobretudo, a dissolução de um estilo de vida baseado na sociabilidade aristocrática. 

A Biblioteca do Arsenal tornou-se um importante centro cultural, um espaço em que as maneiras e 

as convenções do Antigo Regime eram adaptadas às novas realidades. O salão de Madame de 

Genlis não somente preservava tradições, como ainda funcionava como um laboratório de 

reconciliação entre os valores do passado e os ideais emergentes de igualdade e justiça.  

A celebridade de Madame de Genlis a coloca como uma figura singular na mediação entre 

dois mundos: a nostalgia pelos grandes nomes do Antigo Regime, que ainda cativava tanto a 

nobreza quanto as classes emergentes, encontrava nela uma representante ideal, dada sua 

experiência como preceptora dos filhos do duque de Orléans e sua posição privilegiada como 

testemunha da grandeza da corte Bourbon. A obra satírica Le Songe d'Athalie101 (1788), por 

exemplo, pode ser encarada como um termômetro de sua celebridade. Nessa obra, Madame de 

Genlis aparece como personagem, sendo retratada de maneira crítica e humorística. Esse tipo de 

projeto indica a notoriedade e a influência de Madame de Genlis na sociedade literária da época, 

uma vez que se tornar objeto de sátira era, paradoxalmente, um sinal de reconhecimento público e 

celebridade. 

 Essas representações, ainda que por vezes críticas, reafirmam o prestígio de Genlis como 

uma escritora célebre, cujas contribuições ao debate sobre educação e virtude ecoavam para além 

de seu círculo imediato, consolidando seu papel como mediadora entre os valores do Antigo 

Regime e as exigências culturais emergentes do contexto pós-golpe. Essa crescente necessidade de 

redefinição social e a produção literária da autora, consistentemente pautada por um ideal de 

sociabilidade e formação moral, conferiu-lhe a credibilidade necessária para que seu salão literário 

no Arsenal se tornasse conhecido por promover valores como o respeito à tradição e à civilidade, 

 
101 A paródia O sonho de Athalie incorpora na narrativa elementos da tragédia de Racine, Athalie, para satirizar a figura 
de Madame de Genlis e suas ideias. No entanto, Le Songe d'Athalie não é um ataque direcionado à autora, mas sim 
uma evidencia de sua proeminência no cenário cultural francês do final do século XVIII. 



105 

 

pilares da bienséance, os quais eram exaltados em oposição ao que era percebido como a 

incivilidade e o caos provocados pelo radicalismo revolucionário. 

A crítica literária feminista, conforme apontado por Oliveira (2021), fundamenta-se na 

interseção entre literatura, história e sociedade, questionando as representações das mulheres e a 

autoria feminina no cânone literário. Seu desenvolvimento histórico evidencia uma abordagem 

interdisciplinar que considera fatores como gênero, raça e classe na análise dos textos literários, 

destacando a importância do contexto histórico para a interpretação das obras. Essa perspectiva 

amplia a compreensão das complexidades da identidade e da representação, valorizando as vozes 

das escritoras e promovendo revisões no cânone tradicional. 

Essa abordagem revela-se particularmente relevante para a análise da obra de Madame de 

Genlis, cuja produção literária no século XVIII reflete as disputas simbólicas e tensionamentos 

ideológicos enfrentados por mulheres escritoras no período. A escrita de Madame de Genlis, situada 

entre a aristocracia em declínio e as novas configurações sociais do período pós-revolucionário, 

insere-se em um contexto que dialoga diretamente com os questionamentos levantados pela crítica 

feminista, como a relação entre autoria, representação e memória. Dessa forma, a aplicação dessa 

perspectiva contribui para uma leitura mais ampla e contextualizada de sua obra, iluminando os 

aspectos históricos e sociais que permeiam sua trajetória literária. 

Os romances sentimentais do século XVIII enfatizavam a educação moral das mulheres por 

meio do retrato de heroínas enfrentando dificuldades extremas, mantendo a castidade e a virtude. 

Esses romances eram populares entre os leitores, criando uma “comunidade imaginária” unida por 

experiências emocionais compartilhadas. No entanto, à medida que as visões sociais evoluíram, 

esse gênero literário passou por críticas dada a promoção excessiva da sensibilidade e do reforço 

às normas patriarcais, que, posteriormente, levaram ao surgimento de heroínas anti-sentimentais 

que contestam os papéis tradicionais de gênero e buscam a independência feminina de forma mais 

categórica. Essa transformação no imaginário literário ressoa com algumas perspectivas trazidas 

por Úrsula Le Guin no ensaio A ficção como uma cesta (1946), que trata simplesmente da arte de 

narrar e contar histórias de um ponto de vista descentralizado:   

O romance é um tipo de história fundamentalmente não-heroica. Claro que o 
Herói frequentemente conquistou o romance, porque esta é sua natureza imperial 
e seu impulso incontrolável, conquistar tudo e administrar tudo, enquanto 
proclama severos decretos e leis para controlar seu pungente impulso de matar. 
Assim, o Herói por meio de seus porta-vozes, os Legisladores, primeiro impôs 
que a narrativa apropriada é aquela que remete à flecha ou à lança, começando 
aqui e indo direto lá e PÁ! Atingindo seu alvo (que cai morto); e segundo, que a 



106 

 

questão central da narrativa, incluindo o romance, é o conflito; e, por fim que a 
história não é boa se ele – o Herói – não estiver nela. 
Eu discordo disso tudo. Eu chegaria ao ponto de dizer que a forma natural, 
apropriada e adequada do romance poderia ser a de um recipiente, uma cesta. Um 
livro carrega palavras. Palavras guardam coisas. Elas carregam sentido. Um 
romance é uma caixa de medicamentos, guardando as coisas em uma particular e 
poderosa relação entre si e conosco. (Le Guin, A ficção como uma cesta, 1946) 

Essa sugestão de Úrsula Le Guin de enxergar o romance como um recipiente desloca o foco 

da narrativa tradicional, orientada pela trajetória heroica, para um modelo mais inclusivo e 

cooperativo. Essa metáfora da cesta como veículo narrativo oferece uma abordagem que valoriza 

a interconexão e a preservação, tanto de significados quanto de experiências humanas, em oposição 

à imposição do conflito e da dominação. Essa perspectiva torna-se particularmente inspiradora 

quando relacionada à evolução dos romances sentimentais do século XVIII. Se, por um lado, esses 

romances buscaram criar comunidades emocionais e educar comportamentos e ideais morais, por 

outro, eles frequentemente sucumbiram às estruturas patriarcais de poder, glorificando modelos de 

comportamento feminino que perpetuavam a submissão e a sensibilidade extrema. Ainda assim, 

nesse contexto, a metáfora da cesta reorienta a análise crítica desses textos, permitindo que sejam 

lidos não apenas como ferramentas de controle ideológico, mas também como recipientes de 

narrativas que guardam e transmitem os eventos e as contradições da condição humana, nesse caso 

com ênfase na condição feminina, negligenciada pelas correntes hegemônicas. 

A metáfora da cesta de Le Guin funciona ainda como ponto de partida para explorar como 

as heroínas anti-sentimentais que emergiram após o século XVIII reformularam o gênero.  Ao 

contestar as normas patriarcais, essas protagonistas começam a se apropriar do recipiente narrativo 

de maneira distinta, carregando histórias de resistência, desejo de independência e complexidade 

emocional que não se restringem mais à idealização da virtude e da castidade. Dessa forma, o 

romance entendido como uma cesta amplia seu entendimento como forma literária e convida a uma 

reflexão mais ampla sobre o papel da narrativa na construção e preservação da memória e da 

experiência humana. Sob esse viés, o romance sentimental e suas variantes anti-sentimentais 

podem ser lidos como partes de uma mesma cesta cultural, um receptáculo que conserva tanto os 

ecos das normas sociais quanto os germes de sua transformação.   

A análise das representações de gênero na literatura, em especial no que diz respeito às 

produções de autoras e autores de diferentes sexos, revela nuances importantes sobre as construções 

sociais e culturais de identidade feminina. O estudo comparativo de Shahadat (2024), proposto no 

artigo “Gendered Authorship of the Female Identity: A Gynocritical Comparative Study between 



107 

 

Norwegian Wood and the God of Small Things”, ilustra como os escritores, com base em suas 

experiências vividas e perspectivas de gênero, produzem representações distintas das personagens 

femininas. Nesse contexto, a crítica comum de que os autores masculinos frequentemente 

perpetuam estereótipos redutores das mulheres – limitando-as a papéis emocionais ou sexuais – é 

contraposta pela ideia de que as autoras, ao partirem de suas vivências enquanto mulheres, tendem 

a apresentar representações mais autênticas e complexas. 

Essa reflexão pode ser particularmente útil ao se considerar o trabalho de Madame de 

Genlis, cuja escrita, além de expressar as tensões políticas e sociais do período pós-revolucionário, 

também se insere em um campo de discussões sobre a representação feminina na literatura. Ao 

escrever em um contexto de transformações e de ressignificação da posição das mulheres na 

sociedade, a autora oferece uma visão de mundo que, embora enraizada em valores conservadores, 

traz à tona questões sobre a moralidade, a sociabilidade e o papel da mulher na construção do tecido 

social. Assim, ao integrar as contribuições teóricas da ginocrítica, da escrita feminina e das 

discussões sobre performatividade de gênero, o estudo de sua obra permite um diálogo 

enriquecedor com as perspectivas contemporâneas sobre a autoria e a representação feminina, 

destacando a relevância de se compreender as diferenças na autoria e nas narrativas femininas 

dentro do campo literário e suas implicações para a teoria feminista e para as práticas de leitura 

crítica.  

No início da narrativa, Natalie dialoga com a irmã sobre o desejo de se dedicar à escrita, 

nos oferecendo um vislumbre da busca por uma identidade própria e uma reflexão acerca do papel 

da produção literária no processo de autocriação. Quando Natalie revela sua preferência pela escrita 

em vez da vida social, existe tanto uma afirmação do gosto pessoal pela escrita quanto um contraste 

com a efemeridade das outras formas de prazer, como as interações sociais e atividades artísticas 

passageiras, de que serve de exemplo a música. A escrita é caracterizada como uma “deliciosa 

ocupação”, uma prática que proporciona um vínculo mais duradouro e significativo com o mundo. 

Essa consideração dialoga com as ideias de Michel Foucault sobre a cultura de si e a noção 

de uma “estética da existência”, em que o sujeito busca construir sua identidade através de práticas 

de autocuidado e autogoverno ético. Foucault descreve como, no processo de autocriação, o 

indivíduo se torna responsável pela escolha de sua conduta e pela construção de uma vida que se 

inscreve como uma obra-prima (Foucault, 1984). A escolha de Natalie pela escrita, neste sentido, 

reflete não apenas o desejo de se expressar, mas também a busca por um meio de deixar algo 



108 

 

duradouro para o futuro – uma forma de resistência contra a fragilidade e efemeridade da vida 

cotidiana.  

Além disso, a inquietação de Natalie sobre a transitoriedade das ações cotidianas – “Tudo 

o que fazemos ao longo do dia é efêmero” (p. 29) – está intimamente ligada à proposta foucaultiana 

de que a vida e o corpo do sujeito são constantemente moldados por práticas culturais e sociais, 

mas também por escolhas individuais conscientes. Através da escrita, Natalie deseja transcender 

essa fugacidade, preservando a melhor parte de si mesma, suas opiniões, sentimentos, espírito e 

alma, imortalizando assim sua essência de maneira que outras formas de prazer ou trabalho não 

conseguem propiciar. 

Madame de Genlis dedicou grande parte de sua obra à reflexão sobre a educação moral e 

ao aprimoramento do sujeito, inscrevendo, em sua produção literária, não apenas suas diretrizes 

sobre como viver de maneira virtuosa, mas também uma parte de sua própria vivência, refletindo 

suas crenças e experiências pessoais. A personagem Natalie, ao desejar deixar um legado imortal 

por meio de sua arte, pode ser vista como um reflexo dessa autora, que busca, por meio da obra 

literária, perpetuar seus pensamentos e sentimentos, transformando sua experiência pessoal em 

algo duradouro. Essa busca por um legado, que se manifesta na produção literária como um meio 

de resistência à fugacidade das ações cotidianas, ressoa com o conceito de estética da existência 

de Foucault, que propõe que o indivíduo, por meio de práticas de autocuidado, não só se observa, 

mas também se transforma. Assim como Foucault descreve a autocriação como uma prática 

filosófica e pessoal, a escrita de Natalie se apresenta como um exercício de autotransformação, 

onde ela não apenas reflete sobre sua própria identidade, mas também busca criar algo que 

ultrapasse as restrições temporais e atenda ao desejo de imortalizar sua essência. Nesse sentido, a 

obra de Madame de Genlis, enquanto registro de sua história e memória, torna-se um veículo para 

perpetuar não só o saber, mas também a experiência individual de sua autora, que vê na literatura 

um meio de resistência à transitoriedade da vida.  

A relação entre escrita, identidade e busca por um legado duradouro acompanha a mulher 

escritora em suas tentativas de se inserir em uma tradição literária marcada por vozes 

predominantemente masculinas. Elena Ferrante, na conferência/ensaio “A caneta e a pena” (2020) 

publicada em As margens e o ditado (2023), nos oferece uma perspectiva contemporânea que 

ilumina o embaraço desse processo, ao relembrar a influência das vozes masculinas em seus 



109 

 

primeiros escritos e colocar em palavras como as mulheres, historicamente, tiveram que negociar 

suas próprias vozes em um espaço literário construído a partir de protótipos masculinos:  

Não me lembro de um dia ter pensado, quando menina, que uma voz estranha 
habitava em mim. Não, nunca senti esse mal-estar. As coisas se complicavam, 
porém, quando eu escrevia. Eu lia muito, e tudo que me agradava quase nunca era 
escrito por mulheres. Das páginas, parecia sair uma voz masculina, e aquela voz 
me ocupava, eu tentava imitá-la de todas as maneiras. Ainda por volta dos treze 
anos – só para me ater a uma lembrança nítida – quando eu tinha a impressão de 
que escrevia bem, parecia que tinha sido alguém a me dizer o que deveria ser 
escrito e como. Algumas vezes, aquele alguém era do sexo masculino, mas 
invisível. Eu nem sabia se ele tinha a minha idade, se já era adulto ou então velho. 
De um modo mais geral, devo confessar, eu imaginava me tornar homem, mas, ao 
mesmo tempo, permanecendo mulher. (Elena Ferrante, 2020, p. 21)  

É possível perceber um deslocamento semelhante na busca por autenticidade na 

personagem Natalie, bem como na própria figura da autora, Madame de Genlis, que, em suas obras, 

reivindica um espaço em que possa inscrever suas subjetividades de maneira singular e imortalizar 

suas experiências e de outras mulheres de letras. Ferrante reflete uma conquista feminina angariada 

por Genlis e incontáveis outras escritoras que nos oferecem exemplos de como a escrita pode servir 

como prática de memória e autoconstrução, permitindo que pessoas vinculadas a um sistema de 

dominação se posicionem entre o poder e a história hegemônicas.  

Em conclusão, podemos salientar como Madame de Genlis, independentemente de seu 

vínculo com uma visão tradicional sobre o papel das mulheres em sua sociedade, se distanciava de 

certas concepções prevalentes em seu tempo. A recente organização e tradução de Schöpke e 

Baladi, lançada sob o título Mulheres nas Luzes (2024), apresenta o texto de um autor anônimo do 

século XVIII102 que reflete uma visão amplamente compartilhada na época, que atribuía às 

mulheres o dever de agradar aos homens, servir como apoio em sua infância e velhice, e se ocupar 

das tarefas domésticas, sem questionar as limitações de sua própria autonomia. Essa visão, como 

mencionado, busca retratar uma felicidade possível para a mulher dentro dos estreitos limites 

sociais, sem aprofundar-se nas causas dessa infelicidade existencial, que surge justamente da 

restrição da experiência feminina a uma esfera menor e mais circunscrita em comparação à do 

homem. 

 
102 ANÔNIMO (1787, p. 342) afirma que “a educação das mulheres deve, portanto, diferir da dos homens, já que seus 
deveres consistem em agradá-los e em lhes ser úteis, se fazendo respeitar e amar ao mesmo tempo; em educá-los 

na sua infância e em cuidar deles na sua velhice; em lhes dar conselhos, em consolá-los e em tornar a vida deles 

agradável.”  



110 

 

A autora, ao tratar da educação moral e das práticas de autocuidado, abre espaço para que 

a mulher se veja não somente como objeto de desejo e serviço para o homem, mas como sujeito 

ativo na construção de sua identidade, capacidade intelectual e autonomia. Natalie, ao buscar a 

imortalidade por meio da escrita e da criação de um legado duradouro, reflete uma postura de 

resistência ao status quo, uma recusa ao modelo tradicional de felicidade e realização feminina 

imposto pela sociedade patriarcal. Madame de Genlis, ao incluir sua história e suas ideias sobre a 

educação e a moral, coloca-se como uma autora que, embora tradicionalista em alguns aspectos, 

também articula uma visão inovadora e progressista sobre o papel da mulher, possibilitando à sua 

personagem, e, por extensão, à própria mulher de sua época, uma maneira mais autônoma e 

reflexiva de se posicionar no mundo. 

A vasta produção literária de Madame de Genlis, que se estende por obras que vão desde 

peças teatrais educativas (Théâtre à l'usage des jeunes personnes, 1779-1782), tratados de moral e 

religião (La religion considérée comme l'unique base du bonheur et de la véritable philosophie, 

1787), até romances e narrativas históricas (Les chevaliers du cygne, ou la cour de Charlemagne, 

1795), evidencia a profundidade e a diversidade de seu pensamento. A vasta quantidade de títulos 

que compõem sua obra aponta para a urgência de estudos mais aprofundados sobre sua contribuição 

intelectual, assim como para a relevância dos estudos de tradução, que funcionam como uma ponte 

entre diferentes cenários culturais, sociais e acadêmicos, e de pesquisas e investigações acadêmicas 

que revisitem não apenas os temas centrais de sua obra, mas também suas nuances e 

complexidades, fundamentais para compreender o impacto duradouro de sua escrita no campo 

literário e pedagógico. A amplitude de sua produção literária exige a dedicação de novos 

pesquisadores que se proponham a explorar os méritos de suas ideias, bem como o contexto 

histórico e cultural que influenciou sua obra. Ao inscrever sua memória e vivência nos escritos, 

Madame de Genlis oferece uma fonte inestimável de reflexões que permanecem de grande 

relevância, merecendo ser trazidas ao centro das discussões literárias e históricas contemporâneas. 

Assim, ao examinar os dilemas e as conquistas de uma figura como Madame de Genlis, a análise 

não só ilumina a complexidade da autoria feminina no século XVIII, mas também reafirma a 

importância de revisitar essas obras sob uma perspectiva contemporânea, reconhecendo suas 

contribuições para o avanço das discussões sobre gênero, poder e memória cultural. 

 

 



111 

 

REFERÊNCIAS 

ANTONELLO, Diego Frichs; HERZOG, Regina. A memória na obra freudiana, para além da 
representação. Arquivos Brasileiros de Psicologia, Rio de Janeiro, v. 64, n. 1, p. 111-121, abr. 
2012. 

ARMENTEROS, C. The political thought of Madame de Genlis: Rousseau’s Royalist Legacy. 
Relief - Revue Électronique De Littérature Française, v. 7, n. 1, p. 45–70, 2013. DOI: 
10.18352/relief.849. 

ARMENTEROS, Carolina. Piety and Popularity: The Life and Works of Félicité de Genlis 
(1746–1830). In: WOMEN, ENLIGHTENMENT AND CATHOLICISM. 1. ed. [S.l.]: Routledge, 
2017. p. 8-21. ISBN 9781315123394. DOI: 10.4324/9781315123394-2. 

ALÓS, Anselmo Peres; OLIVEIRA, Dileane Fagundes de. O corpo da crítica: alguns 
apontamentos sobre feminismo(s) e literatura. Anuário de Literatura, Florianópolis, v. 26, p. 01-
21, 2021. 

ALVES, Toledo. A pedagogia de Rousseau e sua crítica à educação na França do século XVIII. 
Revista Olhares, v. 7, n. 3, Guarulhos, nov. 2019. ISSN 2317-7853. 

ALVES, Kathleen. Scholarship in a time of crisis. The Eighteenth Century, v. 62, p. 467-470, 
2023. DOI: 10.1353/ecy.2023.a906901. 

ALTAMIRA, Juan Manuel Ibeas. Por una educación plurilingüe. Les Petits émigrés de Félicité de 
Genlis. 2024. p. 133-144. DOI: 10.17184/eac.7815. 

ALHUSSEINY, Khalid. Boccaccio, Giovanni (1313–75). 2022. DOI: 10.4324/9780415791182-
rmeo9-1. 

BADINTER, Elisabeth. Émilie, Émilie: a ambição feminina no século XVIII. Tradução de Celeste 
Marcondes. São Paulo: Discurso Editorial; Paz e Terra; Duna Dueto, 2003. 

BADINTER, Elisabeth. Rumo equivocado: o feminismo e alguns destinos. Tradução de Vera 
Ribeiro. 1. ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2005. 

BADINTER, Elisabeth. As paixões intelectuais: vontade de poder 1762-1778. Tradução de 
Clóvis Marques. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2009. 

BAROTTI, Fernando. Eric Dardel e a paisagem: filosofia fenomenológica, a paisagem e o legado 
de seu pensamento. Revista Húmus, v. 12, n. 36, 2022. 

BARRE, Luis (dir.). Oeuvres Complètes de J.-J. Rousseau. Tome Troisième (La nouvelle 
Héloise). Paris, 1856. 

BARTHES, Roland. A morte do autor. In: ___. O rumor da língua. Tradução de Mário Laranjeira. 
2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2012. 



112 

 

BARTHES, Roland. S/Z. Tradução de Richard Miller. 1. ed. United Kingdom: Blackwell, 1990. 

BERTAUT, Jules. Madame de Genlis. 1. ed. Paris: Éditions Bernard Grasset, 1941. 

BOURDIEU, Pierre. A dominação masculina. Tradução de Maria Helena Kuhner. 11. ed. Rio de 
Janeiro: Bertrand Brasil, 2012. 

BOURDIEU, Pierre. As regras da arte: gênese e estrutura do campo literário. Tradução de 
Maria Lucia Machado. 1. reimpressão. São Paulo: Companhia das Letras, 1996. 

BRANDÃO, Luís. Teorias do espaço literário. 1. ed. São Paulo: Perspectiva; Belo Horizonte: 
Fapemig, 2013. 

BRITANNICA, The Editors of Encyclopaedia. Luis XV style. Encyclopedia Britannica, 2 Dec. 
2018. Disponível em: https://www.britannica.com/art/Luis-XV-style. Acesso em: 13 abr. 2024. 

BRITANNICA, The Editors of Encyclopaedia. Luis XV. Encyclopedia Britannica, 25 Apr. 2024. 
Disponível em: https://www.britannica.com/biography/Luis-XV. Acesso em: 13 abr. 2024. 

BRITANNICA, The Editors of Encyclopaedia. Giambattista Marino. Encyclopedia Britannica, 25 
Mar. 2024. Disponível em: https://www.britannica.com/biography/Giambattista-Marino. Acesso 
em: 6 maio 2024. 

BRITANNICA, The Editors of Encyclopaedia. François de Malherbe. Encyclopedia Britannica, 
25 Mar. 2024. Disponível em: https://www.britannica.com/biography/Francois-de-Malherbe. 
Acesso em: 6 maio 2024. 

CASANOVA, Pascale. A República mundial das letras. Tradução de Marina Appenzeller. São 
Paulo: Editora Estação Liberdade, 2002. 

CASEY, Emily. Decolonization and Eighteenth-Century Studies. Studies in Eighteenth Century 
Culture, v. 52, p. 21–27, 2023. DOI: 10.1353/sec.2023.0002. 

CARVALHO, Lussandra. Paratextualidade em A Nova Helóisa de Rousseau: filosofia, literatura, 
imagem e geograficidade. 1. ed. Ponta Grossa: Atena, 2022. 

CHÂTELET, Madame du. Discurso sobre a felicidade. São Paulo: Martins Fontes, 2002.  

CONROY, Melanie. Reviving the art of sociability: Madame de Genlis’s post-revolutionary salon 
at the Arsenal. RELIEF, v. 7, n. 1, p. 106-122, 2013. 

COMPAGNON, Antoine. O demônio da teoria: literatura e senso comum. Tradução de Cleonice 
Mourão. 2. ed. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2010. 

CRUZ, Amanda de Queirós. Mulheres do Povo e Espaço Público na Revolução Francesa: Uma 
Análise Através de Imagens. Clio, 2020. DOI: 10.15210/clio.v4i7.16807. 

CURY, Lilean. O patriarcado do salário: notas sobre Marx, gênero e feminismo. Resenha do livro 
de Silvia Federici. Revista de Gênero, Mediações e Diversidades, v. 14, n. 3, 2020. DOI: 
https://doi.org/10.9771/gmed.v14i3.51563 



113 

 

D., I.; IVANOV, D.; LAKERBAY, D. ‘Night’s as murky as the skies’. ‘The literary today’ and 
history of literature as discursive problems. Voprosy literatury, 2024. DOI: 10.31425/0042-8795-
2024-4-13-35. 

DEJEAN, Joan. Rooms of their own: Literary salons in seventeenth-century France. The 
Cambridge History of Literary Criticism, v. 2, p. 378–383, 1999. DOI: 
10.1017/CHOL9780521300087.040. 

DELON, Michel (dir.). Dictionnaire européen des Lumières. 1. ed. Paris: Presses Universitaires 
de France, 1997. 

DESAN, Suzanne. Recent Historiography on the French Revolution and Gender. Journal of 
Social History, v. 52, n. 3, p. 566–574, 2019. 

DIDIER, Béatrice. « Les Mémoires de madame de Genlis : autobiographie et pédagogie ». In: 
BROUARD-ARENDS, Isabelle; PLAGNOL-DIÉVAL, Marie-Emmanuelle (orgs.). Femmes 
éducatrices au siècle des Lumières. Rennes: Presses universitaires de Rennes, p. 197-209, 2007. 

DOBSON, Henry. Four Frenchwomen: Mlle de Corday, Mme Roland, The Princesse de 
Lamballe, Madame de Genlis. 1. ed. Independently published, 2021. 

DOMINIQUE, Julia. Princes et élèves : les études des princes d’Orléans sous l’autorité de 
Madame de Genlis (1782-1792). Histoire de l’éducation [En ligne], n. 151, 2019. Disponível em: 
https://journals.openedition.org/histoire-education/5096. Acesso em: 8 jan. 2022. 

DURÃO, Fabio. O que é crítica literária? 1. ed. São Paulo: Nankin Editorial; Parábola Editorial, 
2016. 

FAGLIONI, Felipe. A harpa de pedais no século XVIII e as influências de suas características 
sobre seu repertório e escrita idiomática. 2015. 157 f. Dissertação (Mestrado) – Universidade 
Estadual Paulista Júlio de Mesquita Filho, Instituto de Artes, 2015. 

FERRANTE, Elena. A caneta e a pena. In: As margens e o ditado. Tradução de Marcello Lino. 
São Paulo: Intrínseca, 2023.  

FOUCHER, Charlotte. Le bas-bleu artistique : portrait au vitriol de la femme critique d’art. 
Books INHA, p. 168–185, 2017. DOI: 10.4000/books.inha.4085. 

FRANCE. National Constituent Assembly. Declaration of the Rights of Man and of the Citizen 
Adopted by the National Assembly during its Sessions on August 20, 21, 25 and 26, and Approved 
by the King. Paris: Mondharre & Jean, 1789. Imagem. Disponível em: 
<www.loc.gov/item/2021668069/>. 

GENETTE, Gérard. Paratextos editoriais. Tradução de Álvaro Faleiros. 2. ed. São Paulo: Ateliê 
Editorial, 2018. 

GENLIS, Mme de. A mulher escritora. Tradução de Valter Cesar Pinheiro. 1. ed. São Paulo: 
Alameda, 2021. 

GENLIS, Madame de. Discours sur l'Éducation de M. le Dauphin et sur l'Adoption. Paris: 
Onfroy; Née de la Rochelle, 1790. 



114 

 

GENLIS, Stéphanie Félicité de. La religion considérée comme l'unique base du bonheur et de la 
véritable philosophie: ouvrage fait pour servir à l'éducation des enfants de S.A.S. Monseigneur le 
Duc d'Orléans, et dans lequel on expose et l'on réfute les principes des prétendus philosophes 
modernes. Vol. 2. Paris: Chez J. E. Dufour et Phil. Roux, p. 443, 1787.  

GENLIS, Stéphanie Félicité de. Les petits émigrés; ou, Correspondance de quelques enfans: 
ouvrage fait pour servir à l'éducation de la jeunesse. Paris: Maradan, 1812. 

GENLIS, Stéphanie Félicité, comtesse de. Tales of the castle; or, Stories of instruction and 
delight: being Les veillées du château. London: G.G.J. and J. Robinson, 1793. 

GENLIS, Madame de. Théâtre à l'usage des jeunes personnes. Tome 2. Paris: Bibliothèque 
Royale, 22 août 1779. 

GENLIS, Mme. de. Théâtre d’Éducation a l’usage de la jeunesse. 2. ed. Paris: Didier, 1847. 

GENLIS, Mme de. Nouveaux contes moraux et nouvelles historiques. Tome 3. Paris: Maradan, 
1802-06.  

GENLIS, Stéphanie Félicité, comtesse de. Sacred dramas. Traduzido para o inglês por Thomas 
Holcroft. 1786. 

GENLIS, Stéphanie Félicité, comtesse de. Short account of the conduct of Madame de Genlis, 
since the revolution. To which is subjoined, a letter to M. de Chartres, and The shepherds of the 
Pyrennees a fragment. Translated from the French, 1796.  

GENLIS, Madame de. La Femme auteur. Edição eletrônica. Paris: Éditions Gallimard, 2017.  

GENLIS, Madame de. Les chevaliers du Cygne. English]. The Knights of the Swan; or, the court 
of Charlemagne: an historical and moral tale. To serve as a continuation to The tales of the 
castle. Traduzido do francês para o inglês pelo Reverendo Mr. Beresford. Volume 2. 1797.  

GRIMOD DE LA REYNIÈRE, Alexandre-Balthazar-Laurent. Le Songe d'Athalie, par M. 
Grimaud ["sic"] de La Reynière,… 3e édition, revue, corrigée et augmentée du Désaveu de M. 
Grimaud de La Reynière. 3. ed. Paris: 1788.. 

GOUGES, Olympe de. Déclaration des droits de la Femme et de la citoyenne. In: 1789: cahier de 
doléances des femmes. Paris: Des femmes, 1981. 

GODECHOT, Jacques. La presse française sous la Révolution et l’Empire. In: GUIRAL, Pierre 
(dir.). Histoire génerale de la presse française. Paris: PUF, 1969. 

GONCOURT, Edmond; GONCOURT, Jules de. Madame de Pompadour. Paris: G. Charpentier, 
1878. 

GRESPAN, Jorge. Revolução Francesa e Iluminismo: A crítica radical do “Espírito das Luzes”, 
Críticos, céticos e românticos. Uma nova ordem social. 2. ed. São Paulo: Contexto, 2024. 

GOMES, Marcel Maia; FERRERI, H. Marcelo; LEMOS, Flávia. O cuidado de si em Michel 
Foucault: um dispositivo de problematização do político no contemporâneo. Fractal: Revista de 



115 

 

Psicologia, v. 30, n. 2, p. 189-195, maio-ago. 2018. DOI: https://doi.org/10.22409/1984-
0292/v30i2/5540Artigos  

GOUJARD, Philippe. «Féodalité» et Lumières au XVIIIe siècle. L’exemple de la noblesse. 
Annales historiques de la Révolution française, n. 227, p. 103–118, 1977. 

HOWARD, Patricia. The Influence of the Précieuses on Content and Structure in Quinault’s and 
Lully’s Tragédies Lyriques. Acta Musicologica, v. 63, n. 1, p. 57–72, 1991. 

HUNT, Lynn. A invenção dos direitos humanos. Tradução de Rosaura Eichenberg. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2009. 

JULLIEN, Adolphe. Les grandes nuits de Sceaux: le théâtre de la duchesse du Maine. Paris: 
Libraire de la société de l’histoire de l’art Français, 1876. 

KADANE, Matthew. Success and Self-Loathing in the Life of an Eighteenth-Century 
Entrepreneur. In: Enlightened Economy and Eighteenth-Century Studies. New York: Palgrave 
Macmillan, 2007, p. 253–271. DOI: 10.1007/978-0-230-61380-5_12. 

LAFARGUE, Paul. A língua francesa antes e depois da revolução. Ecolinguística: Revista 
Brasileira de Ecologia e Linguagem, v. 5, n. 1, p. 46–84, 2019. 

LE GUIN, Ursula K. A ficção como cesta: uma teoria. Tradução de Priscilla Mello. Revisão de 
Ellen Araujo e Marcio Goldman. Publicado originalmente no livro Dancing at the Edge of the 
World: Thoughts on Words, Women, Places, Grove Press, 1989.  

LEJEUNE, Philippe. Le panoptique de Mme de Genlis. In: COUDREUSE, A.; SETH, C. (Ed.). 
Le Temps des femmes. Textes mémoriels des Lumières. Paris: Classiques Garnier, 2014, p. 45–68. 

LILTI, Antoine. A invenção da celebridade: (1750-1850). Tradução de Raquel Campos. 1. ed. 
Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2018.  

LILTI, Antoine. The World of the Salons: Sociability and Worldliness in Eighteenth-century 
Paris. Oxford: Oxford University Press, 2015. 328 p.  

MAITRE, Myriam. Les précieuses. Naissance des femmes de lettres en France au XVII siècle. 
Paris: Champion, «Lumière classique-25», 1999. 

MANSFIELD, Andrew. The Burgundy Circle's plans to undermine Louis XIV's 'absolute' state 
through polysynody and the high nobility. Intellectual History Review, v. 27, n. 2, p. 223–245, 
2017. 

NAHREEN, Saleha; SHAHADAT. Gendered authorship of the female identity: a gynocritical 
comparative study between Norwegian Wood and The God of Small Things. Journal of Women 
Empowerment and Studies, 2024, p. 25-34. DOI: 10.55529/jwes.46.25.34. 



116 

 

NOWOTNIAK, Justyna. ‘The Private is Political’. The Problem of the Private/Public Divide in 
the Light of Feminist Theory of the Second Half of the 20th Century. Środkowoeuropejskie 
Studia Polityczne, v. null, 2024, p. 99–118. DOI: 10.14746/ssp.2024.1.6. 

O'CONNELL, Daniel Patrick. Armand-Jean du Plessis, cardinal et duc de Richelieu. 
Encyclopedia Britannica, 4 abr. 2024. Disponível em: 
https://www.britannica.com/biography/Armand-Jean-du-Plessis-cardinal-et-duc-de-Richelieu. 
Acesso em: 6 maio 2024. 

OLIVEIRA, Josemar Machado de; MERLO, Patrícia. A época moderna e a construção da 
dicotomia entre o público e o privado [recurso eletrônico]. Vitória, ES: Universidade Federal do 
Espírito Santo, Secretaria de Ensino a Distância, 2017. 

PANIGHETTI, Irene. La duchesse du Maine (1676-1753). Une mécène à la croisée des arts et des 
siècles, volume composé par Catherine Cessac et Manuel Couvreur et édité par Fabrice Preyat. 
Studi Francesi, n. 145 (XLIX | I), p. 163, 2005. 

PEÑA, Yetzy. Los aportes de las teorías feministas a la comprensión de las relaciones 
internacionales. Politeia, v. 30, p. 65–86, 2007. 

PERROT, Michelle (org.). História da vida privada: da Revolução Francesa à Primeira Guerra. 
Vol. 4. São Paulo: Companhia das Letras, 1992, p. 413–465. 

PICARD, Roger. Les salons littéraires et la société française 1610-1789. 2. ed. Paris: Brentano’s, 
1943. 

PLAGNOL, Marie-Emmanuelle. Le théâtre de Mme de Genlis. Une morale chrétienne 
sécuralisée. Dix-huitième Siècle, n. 24, p. 367–382, 1992. 

PUZONE, Johanna Cristina. Lire et enseigner les femmes de lettres: repenser depuis une 
perspective de genre la tradition littéraire canonique et l’enseignement des auteures au sein du 
cursus de français dans le secondaire II genevois. 2021. Mestrado (Etudes genre) – Université de 
Genève. 

RAMOS, Danielle. Memória e literatura: contribuições para um estudo dialógico. Linguagem em 
(Re)vista, ano 6, n. 11/12, Niterói, 2011. 

REBECHI, João Vitor. Ética e estética no romance Júlia ou a nova Heloísa de Jean-Jacques 
Rousseau. Revista de Estudos dos Pós-Graduandos em Filosofia, v. 12, n. 31, p. 245–264, 2020. 
DOI: https://doi.org/10.36311/1984-8900.2020.v12n31.p245-264. 

REID, Martine. Madame de Genlis dans le champ éditorial de son temps. Revue de la BNF, n. 39, 
p. 38–45, 2011. 

ROEDERER, Pierre-Luis. Mémoire pour servir à l’histoire de la société polie en France. Paris: 
L’imprimeurs de L’Institut de France, 1835. 



117 

 

ROUSSEAU, Jean-Jacques. As Confissões. Tradução de Wilson Lousada. 4. ed. Rio de Janeiro: 
Nova Fronteira, 2018. 

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Émílio; ou, da Educação; tradução Sérgio Milliet. 3. ed. Rio de 
Janeiro: Bertrand Brasil, 1995. 

ROUSSEAU, Jean-Jacques. Julie ou la nouvelle Héloïse. In: Œuvres complètes de J.-J. 
Rousseau. Direção Louis Barré. Paris: J. Bry Ainé, 1856. 

SAINTE-BEUVE, Charles Augustin. Da literatura industrial. Tradução Jefferson Cano. In: 
Remate de Males, Campinas, SP, v. 29, n. 2, p. 185–197, 2010. 

SAINTE-BEUVE, Charles Augustin. Œuvres de Madame de Genlis. In: Causeries de Lundi. 3ª 
ed. Paris: Garnier frères, libraires-éditeurs, 1881. 

SANTOS, Cândido dos. Jansenismo e Antijansenismo nos Finais do Antigo Regime. Porto: 
Edições Afrontamento, 2011. ISBN 978-972-36-1188-5. 

SCHÖPKE, Regina (Org.); BALADI, Mauro (Org.). Mulheres nas Luzes. 1. ed. São Paulo: 
Unesp, p. 408, 2024.  

SCHUMACHER, Adeline. La Femme auteure au temps des Lumières. Madame de 
Genlis/Olympe de Gouges: lectures croisées. 2021. 121 p. Dissertação (Mestrado em Línguas e 
Letras Francesas e Romanas, orientação geral, à finalidade aprofundada) – Université de Liège, 
Liège. 

SCOTT, Joan. Gênero: uma categoria útil para análise histórica. Tradução Christine Rufino 
Dabat, Maria Betânia Ávila. Texto original: Joan Scott – Gender: a useful category of historical 
analyses. Gender and the politics of history. New York: Columbia University Press, 1989. 

SHANKRAPPA, B. Significance of literature today. International Journal for Multidisciplinary 
Research, [s.l.], 2023. DOI: 10.36948/ijfmr.2023.v05i06.8538. 

STAËL, Madame de. Reflexões sobre o processo da Rainha, por uma mulher [recurso eletrônico]. 
Tradução Valter Cesar Pinheiro. São Cristóvão, SE: Editora UFS, 2020. 

SILVA, Mariana. Mulheres e ficção: Virginia Woolf e o ato de escrever. Garrafa, v. 19, n. 55, p. 
182-193, jan./jun. 2021. ISSN 1809-2586. 

TEGOS, Spyridon. Identification with authority and the transindividual in Rousseau: critical 
comments on Balibar’s concept of the transindividual. [s.l.]: [s.n.], 2018. p. 94-110. DOI: 
10.1080/24740500.2018.1514972. 

TOCQUEVILLE, Alexis de. O antigo regime e a revolução. Tradução Yvonne Jean. 4. ed. 
Brasília: Editora Universidade de Brasília, 1997. 

THOMPSON, Helen. Sentimental fiction of the 1760s and 1770s. [s.l.], 2017. p. 129-147. DOI: 
10.1093/OSO/9780199574803.003.0007. 



118 

 

TORRES, Marie Hélène C. Biografias: Madame d’Épinay. In: Antologia de Escritoras Francesas 
do Século XVIII. Organização Marie Hélène C. Torres, Sheila Santos. 2015. 

VOGEL, Christine. Guerra aos Jesuítas: a propaganda antijesuítica do Marquês de Pombal em 
Portugal e na Europa. Lisboa: Temas e Debates – Círculo de Leitores, 2017. ISBN 978-989-644-
405-1. 

VOVELLE, Michel. A Revolução Francesa e seu eco. In: Estudos Avançados. Texto apresentado 
no "7º Congresso Internacional das Luzes", em Budapeste, no período de 26 de julho a 2 de 
agosto de 1987. Tradução Magda Sento Sé Fonseca, 1987. 

VOVELLE, Michel. A Revolução Francesa, 1789-1799. Tradução Mariana Echalar. 1. ed. São 
Paulo: Fundação Editora da UNESP, 2012. 

WOOLF, Virginia. Mulheres e ficção. Tradução Leonardo Froés. 1. ed. São Paulo: Penguin 
Classics Companhia das Letras, 2019. 

YAP, Oak. Sentimental Novels and Anti-Sentimental Heroines: Womanhood Redefined in Late 
Eighteenth-Century British Novels. MANUSYA: Journal of Humanities, v. 25, p. 1-21, 2022. 
DOI: 10.1163/26659077-25010016.  

ZANONE, Damien. Morale de la mémoire (sur les Mémoires de Madame de Genlis). In: 
Madame de Genlis, Littérature et Éducation. Textos reunidos por François Bessire et Martine 
Reid. Rouen/Le Havre: Presses Universitaires de Rouen et du Havre, 2008. p. 195-207. 

 


