
 

 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE SERGIPE 

CENTRO DE EDUCAÇÃO E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE HISTÓRIA 

 

 

 

 

 

 

 

JOHNATAS DOS SANTOS COSTA 

 

 

 

 

 

 

O MATRIMÔNIO AMEAÇADO:  

INQUISIÇÃO E BIGAMIA NO BRASIL COLONIAL 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

São Cristóvão 

2018 



 

 

JOHNATAS DOS SANTOS COSTA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O MATRIMÔNIO AMEAÇADO: INQUISIÇÃO E BIGAMIA NO BRASIL 

COLONIAL 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado 

ao Centro de Educação e Ciências Humanas 

(CECH) no Departamento de História da 

Universidade Federal de Sergipe (UFS), como 

requisito para obtenção do grau de Licenciado 

em História. 

 

Orientador: Prof. Carlos Franco Liberato. 

 

 

 

 

 

 

 

São Cristóvão 

2018 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Este trabalho representa, para mim, a realização de um grande projeto de carreira. É o 

símbolo mais importante dos meus estudos iniciais sobre a história da sexualidade no Brasil 

colônia. Tentar entender a sociedade do meu país através do prisma sexual, mostrou-se um 

desafio prazeroso e instigante. Foram dois anos e meio de leituras, inúmeras buscas na internet, 

uma coleta vultosa de materiais, inúmeras reflexões, discussões solitárias, planejamentos 

expressos em folhas de papel e conversas com meus amigos e orientador para que eu chegasse, 

enfim, nesse trabalho. Eis o momento em que agradeço aqueles que estiveram ao meu lado, nas 

discussões ou torcida, durante a produção deste trabalho e/ou durante a minha graduação.  

Primeiramente, agradeço aos meus familiares. O suporte dos meus pais, Luzia e Ariosto, 

e do meu irmão Igor, foram essenciais durante a minha graduação e, principalmente, na 

realização deste trabalho. Meu mais sincero, carinhoso e humilde obrigado. Além de meus pais, 

duas mulheres foram essenciais durante minha trajetória. Agradeço eterna e inteiramente, o 

apoio dado por minha avó Cleide Selma, que apesar de não termos vinculo sanguíneo, 

compartilhamos amor e afeto desde que me conheço por gente. A sua confiança em mim e o 

apoio dado à minha educação foram vitais para a minha formação pessoal e profissional. Sou 

afetuosamente grato a tia Jeane, uma mulher inspiradora e parceira fantástica nas discussões 

sobra a vida e a sociedade. Obrigado pelas conversas, pelas reflexões, por ter me ouvido 

inúmeras vezes e por ter compartilhado comigo diversos pensamentos. Crescemos juntos!  

Agradeço igualmente a família que criamos no decorrer da vida: os amigos. Em nível 

íntimo, sou grato a Flávia, que além de prima e uma das minhas melhores amigas, é uma pessoa 

com a qual aprendo sempre, e Renata, por quem sou grato pelas experiências que passamos, 

pelas conversas que tivemos, pelas caronas que ela, gentilmente, me deu e pelo amadurecimento 

que ela, mesmo sem saber, me transmitiu e me ensinou. Agradeço também aos amigos que a 

UFS me possibilitou ter. Em especial, sou a grato a Yone Andrade, Elvis Lima, Paloma Fontes, 

Jiothy Muller e Jamile Oliveira. Apesar de ter feito parte de uma turma muito boa e competente, 

as pessoas supracitadas destacam-se pelo afeto que compartilhamos, pelas inúmeras conversas 

e discussões que tivemos e pelos ensinamentos trocados mutualmente. 

Aproveito este espaço para fazer menção a uma pessoa que a universidade me presenteou: 

Heloísa Santana, a melhor parceira acadêmica que o acaso – ou destino, para aqueles que creem 

– me deu. Com Helô, como carinhosamente a chamo, aprendi a ser uma pessoa mais 



 

 

perseverante e batalhadora. Sou carinhosamente grato pelas inúmeras e demoradas conversas 

ao vivo, via mensagem e e-mail, pelas várias discussões sobre a vida e a carreira e pelos 

incontáveis áudios via WhatsApp que sempre garantiram momentos memoráveis. Agradeço 

pelas risadas que demos sobre tudo e todos e pelas idas à Saraiva para buscar e/ou comprar mais 

livros. Guardo na memória o companheirismo, o apoio, o afeto e o compartilhamento dos 

diversos dilemas que cercaram as nossas vidas... Enfim, tenho para mim os bons momentos que 

vivemos juntos. Você é uma pessoa incrível e sou muito feliz por tê-la como minha amiga! 

À guisa da conclusão, agradeço ao meu orientador, professor Carlos Franco Liberato. Sou 

grato por ter aceitado a minha proposta de trabalho e por ter me dado valiosas dicas de escrita. 

Agradeço aos funcionários e docentes do departamento de História. Sou grato aos professores 

por terem me ensinado o lado bom – faço menção honrosa ao professor Luís Eduardo Pina, com 

quem, indiretamente, aprendi muito sobre como ser um profissional exemplar – e o lado ruim 

do profissional de História. 

 

Obrigado a todos! Obrigado por tudo! 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Ultra aequinoxialem non pecari 

(“Não existe pecado abaixo do Equador”) 

Ditado europeu mencionado por Caspar Barleaus 

  



 

 

RESUMO 

 

O objetivo principal deste trabalho consiste em analisar a formação da sexualidade brasileira 

no período colonial à luz da bigamia, delito moral investigado e punido pela Inquisição 

Portuguesa. Durante três séculos de atuação, a instituição buscou moralizar os comportamentos 

e extirpar as heresias do reino e de suas possessões ultramarinas. A bigamia, por seu caráter de 

desrespeito ao sacramento do matrimônio, foi um dos delitos que caíram sob a jurisdição 

inquisitorial. Neste trabalho buscamos estudar documentos relativos às confissões, denúncias e 

processos das visitações que o Santo Ofício realizou à Bahia, Pernambuco e Grão-Pará, entre 

os séculos XVI e XIX. Estes documentos inquisitoriais estão sob a guarda do Arquivo Nacional 

da Torre do Tombo (ANTT), em Lisboa (Portugal), mas foram digitalizados e estão disponíveis 

no site do arquivo. O objetivo maior foi o de entender como a bigamia tornou-se um crime tanto 

no âmbito da Igreja Católica como no do Estado português, bem como o de elucidar as 

inconsistências contidas nas justificativas inquisitoriais para prenderem os transgressores do 

matrimônio: os bígamos. 

 

PALAVRAS–CHAVE: Bigamia. Inquisição. Sexualidade. 

  



 

 

ABSTRACT 

 

The main objective of this research is to analyze the formation of Brazilian sexuality during the 

colonial period from the bigamy point of view. Bigamy was considered a moral offence that 

should be investigated and punished by the Portuguese Inquisition. During its three centuries 

of operation, the institution sought to moralize behaviors and extirpate heresies from the 

Kingdom of Portugal and its overseas possessions. Thus, bigamy, by its character of disrespect 

for the sacrament of matrimony, was one of the crimes under the Inquisition jurisdiction. We 

analyze here some confessions, denunciations and cases of visitations that the Holy Office held 

in Bahia, Pernambuco and the Grão-Pará between the 16th and the 19th century. These 

Inquisition documents are under the custody of the National Archive of the Torre do Tombo 

(ANTT – Arquivo Nacional da Torre do Tombo), Lisbon, Portugal, but they have been scanned 

and are available on institution’s website. In addition, this research sought to understand how 

the bigamy became a crime in the context of the Catholic Church and the Portuguese State, as 

well as the inconsistencies contained in the inquisitorial justifications to arrest the violators of 

a sacred matrimony: the “bígamos”. 

 

KEYWORDS:  Bigamy. Inquisition. Sexuality. 

  



 

 

LISTA DE GRÁFICOS 

 

 

  

Gráfico 1 Relação de sentenciados pelo Tribunal de Lisboa 50 

Gráfico 2 Relação de presos pelo Tribunal de Lisboa 50 

Gráfico 3 Homens e Mulheres processados por erros morais no Brasil (XVI-XVIII) 51 



 

 

LISTA DE ABREVIATURAS 

 

ANTT – Arquivo Nacional da Torre do Tombo 

Proc. – processo 

 

  



 

 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO 11 

CAPÍTULO 01: Trajetória Inquisitorial: Da Europa medieval até a América 

Portuguesa 

16 

1.1 Origem e estabelecimento da Inquisição na Europa ocidental 17 

1.2 O Tribunal do Santo Ofício na Península Ibérica 26 

1.3 A Inquisição no Brasil Colonial 43 

CAPÍTULO 02: A bigamia nas malhas da Inquisição 54 

2.1 As origens do casamento no ocidente cristão 55 

2.2 Bigamia: Um delito inquisitorial 61 

2.3 Histórias da nossa gente: Bígamos na terra dos papagaios 74 

CONCLUSÃO 87 

FONTES 88 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 90 

 

 



11 

 

INTRODUÇÃO 

 

A pesquisa que ora apresento é fruto de muita curiosidade em uma temática específica: a 

história da sexualidade. O interesse espontâneo em conhecer tal assunto me motivou a buscar 

obras que me introduzissem no tema e que possibilitassem a expansão do meu conhecimento, 

mesmo que mínimo, sobre o conteúdo. As leituras sobre a temática me estimularam a ponto da 

curiosidade transformar-se em um projeto de carreira acadêmica muito mais amplo que estas 

páginas contemplam. Em outras palavras, este trabalho será o primeiro de muitos que terá como 

base de pesquisa a história da sexualidade brasileira. Isto posto, se algo explicasse, ao menos 

superficialmente, o porquê dessa pesquisa está sendo feita, a resposta mais correta seria: a 

motivação que tal temática me proporciona. 

As leituras sobre uma história da sexualidade brasileira me fizeram chegar ao tema desta 

monografia. Ao pensar sobre a nossa sexualidade à luz da História fui buscar assuntos que me 

chamassem a atenção. Pesquisando, me depararei com a presença da Inquisição na colônia 

brasileira e aí parei. Lá se foram dois anos e meio, pelo menos, estudando sobre ela, ou melhor, 

sobre a sexualidade brasileira a partir dessa instituição. 

A riqueza de subtemas que a Inquisição abarca me fez formular um projeto de pesquisa, 

no qual a intenção era estudar três delitos morais que fizeram parte da alçada inquisitorial: a 

bigamia, a sodomia e a solicitação e assim estabelecer os cenários da sexualidade do nosso país. 

Todavia, em meio a produção deste texto me atentei para a grandiosidade do projeto que tinha 

feito. Após refletir, decidi que estudaria somente o primeiro delito supracitado: a bigamia, tendo 

em vista, que somente esse subtema já rendia um trabalho suficientemente instigante e aceitável 

dentro dos padrões que uma monografia exige. 

É mister destacar que o tema aqui pesquisado não se esgotou, nem se esgotará. Há mais 

de trinta anos, historiadores brasileiros se debruçam sob documentos inquisitoriais descobrindo, 

investigando e/ou revisando informações sobre a presença do Santo Ofício no Brasil e ainda 

assim há muito o que informar. Além disso, a análise e construção de uma história da 

sexualidade brasileira nos parece ainda em edificação. Sendo assim, ao termos a bigamia como 

enfoque principal de nossa pesquisa almejamos lançar luz sob novas maneiras de ver e 

interpretar, novos tópicos de discussão e, quem sabe, novas descobertas relacionadas a tal 

conteúdo. Além, é claro, de contribuir para a História do Brasil como um todo. Para nós, estudar 

a sexualidade brasileira à luz da Inquisição é seguir em duas “estradas” largas, que por vezes 



12 

 

se conectam, mas que também nos levam a caminhos particulares que são, no mínimo, muito 

interessantes. 

Delimitado um foco menor e mais preciso, estabeleci um novo objetivo, aquele que me 

guiaria por todo o trabalho: analisar como se deu a construção da sexualidade brasileira, 

tomando como lente de pesquisa a Inquisição e, em particular, a bigamia. Para tanto, procurei 

entender como se deu esse delito em nossas terras nos tempos coloniais. “Quem eram as pessoas 

perseguidas pela sociedade e entregues ao Santo Ofício?”; “Quais histórias elas tinham para 

contar?”; “Porque elas se casaram outras vezes?”. Esses questionamentos e suas derivações 

correspondem ao objetivo principal desta pesquisa. 

Há de se fazer também indagações mais subjetivas que nos auxiliem a entender mais 

profundamente o delito investigado. Passei então a refletir sobre os motivos que fizeram da 

bigamia um incomodo para a Igreja – tomando-a, a priori, como a instituição localizada em 

Roma preocupada em regular a fé e os costumes de toda a população europeia – e 

posteriormente para o Estado – principalmente o português, já atrelado ao Santo Ofício. “O que 

tornava a bigamia um crime aos olhos da lei de Deus e dos homens?”, foi a pergunta que saltou 

em minha mente. Além disso, no percurso da produção desse trabalho, algo me chamou a 

atenção e me fez perceber o quão contraditório foi a posição da Igreja ao condenar e punir os 

bígamos: ao casar-se duas ou três vezes, como os bígamos poderiam estar ofendendo o 

sacramento do matrimônio, justificativa principal utilizada pelos cristãos para encarcerar os 

desviantes? As conclusões acerca de tais reflexões configuram-se também como nossos 

objetivos nesse texto. 

Para solucionar tais objetivos é preciso ter corpus documental e uma base metodológica. 

No tocante as fontes, utilizei: leis régias, constituições eclesiásticas, tratados morais e, 

principalmente, fontes inquisitoriais – confissões, denúncias e processos relativos as visitações 

à Bahia, Pernambuco e Grão-Pará, assim como a outras regiões e períodos. Quanto à 

documentação inquisitorial há de fazer algumas pontuações. Não se pode perder de vista que 

tais materiais seguem um desenvolvimento pré-estabelecido institucionalmente, ou seja, os 

processos produzidos pelo Santo Ofício, por exemplo, seguiam um modus operandi que aos 

olhos de um pesquisador mais atento mostra-se rapidamente. Dessa mesma forma encontram-

se as confissões e as denúncias. Percebe-se, numa leitura mais atenta, que o modelo seguido em 

ambos foi executado em todos documentos desse tipo, ou seja, se estabeleceu uma sistemática, 

um padrão. 



13 

 

Isto posto, há de se destacar que as fontes inquisitoriais, apesar de muitas vezes volumosas 

e ricas em detalhes, normalmente não representam uma realidade, uma verdade fidedigna. Há 

de se considerar algumas razões para isso. Primeiro: o medo e a tensão sentidos por todos 

aqueles que, por exemplo, se confessavam ou faziam alguma denúncia diante da mesa 

inquisitorial, certamente provocava alguns bloqueios mentais no momento de revelar alguns 

detalhes importantes sobre o que se estava dizendo. Segundo: a omissão daqueles que não 

temiam o inquisidor e não revelavam todos os detalhes de seu passado “pecador”, torna 

inacessível a nós, historiadores, certos detalhes – nos relegando a missão de inferir o que pode 

ou não ter ocorrido. Terceiro: uma censura prévia ou um filtro daqueles que registravam as 

confissões, denúncias e processos nos impede de conhecermos algo a mais, isto é, nem tudo ia 

para o papel, pois nem tudo era importante para a Inquisição. Obviamente, detalhes sempre 

passaram, mas não ignoremos o fato de que alguma coisa deixou de ser registrada pelos 

inquisidores somente porque não agregava ao caso analisado. Assim sendo, é necessário 

cuidado ao analisar documentos produzidos pelos Santo Ofício, sobretudo os supracitados, 

porém, é válido salientar que essas ausências não diminuem em nada o valor que esses 

manuscritos possuem. 

Visando alcançar para além do que está nas linhas é necessário que se estabeleça uma 

metodologia mais detalhista, baseada em indícios e minuciosa, descrita pelo historiador Carlo 

Ginzburg como paradigma indiciário. Tomando como base os métodos utilizados por Freud e 

a psicanálise; Morelli, crítico de arte; e o personagem Sherlock Holmes, de Arthur Conan 

Doyle, Ginzburg estabeleceu que esta metodologia de análise se baseia em fatos e detalhes, por 

vezes negligenciados, que podem auxiliar nas inúmeras possibilidades de entender, e possibilita 

o estudo do micro visando compreender o macro. 

Apesar de não ser fácil por em prática tal método, o autor propõe que os pesquisadores o 

façam com o intuito de inovar suas lentes de pesquisa, aprimorar os seus métodos de 

investigação e aumentar o aproveitamento de suas fontes, tendo em mente que não há verdades 

absolutas na história. Ginzburg afirma: 

Não é minha intenção afirmar que estes documentos são neutros ou 

transmitem informação objetiva. Devem ser lidos como o produto de uma 

inter-relação especial, em que há um desequilíbrio total das partes nela 

envolvidas. Para decifrá-las, temos de aprender a captar, para lá da superfície 

aveludada do texto, a interação sutil de ameaças e medos, de ataques e recuos. 



14 

 

Temos, por assim dizer, que aprender a desembaraçar o emaranhado de fios 

que formam a malha textual destes diálogos.1 

 

Insistindo numa metodologia, ou melhor, na explicação da importância que se deve dar 

aos detalhes no momento em que se analisa a documentação inquisitorial, Ginzburg declara que 

para uma melhor percepção do que está por trás de tais fontes deve-se tem em mente o 

inquisidor como antropólogo. Para ele, apesar desses profissionais aplicarem métodos 

diferentes, ambos têm rigorosamente os mesmos objetivos: desvendar um determinado universo 

de crenças, símbolos e valores que emergiriam mediante o testemunho de indivíduos 

incriminados.2 Mesmo diante de uma sistemática de produção de documentos, na qual filtros 

eram estabelecidos, o autor considera que esses “antropólogos mortos”, ao tentarem arrancar as 

confissões dos réus, deixavam entrever traços significativos das sociedades que foram alvo da 

fúria inquisitorial na busca de hereges. 

Tendo esses pontos de partida, apresentamos a estrutura deste trabalho, divido em dois 

capítulos.  

O primeiro, intitulado “Trajetória inquisitorial: Da Europa medieval até a América 

portuguesa”, preocupa-se em relatar o histórico do Tribunal do Santo Ofício. Criado na França 

medieval, o horrendum tribunale perdurou por séculos policiando, prendendo, julgando e 

punindo os hereges – personagens sociais que aos olhos da instituição desviavam-se da ordem 

socioeconômica existente. Explicar o contexto, no qual, o santo tribunal foi levado para a 

península ibérica também é nossa preocupação neste excerto, discutimos as disputas políticas 

por trás do estabelecimento da instituição nos territórios espanhol e português e detalhamos os 

crimes pertencentes a alçada inquisitorial e suas respectivas punições. Além disso, relatamos 

sobre a presença da Inquisição na Colônia brasileira. Buscamos analisar os principais aspectos 

da sua atuação junto à sociedade colonial, a exemplo de: como se deu essa chegada e quais as 

motivações que fizeram o Tribunal, representado por seus licenciados, cruzarem o atlântico e 

realizarem visitações em diversas partes do Brasil em busca daqueles que desafiavam o status 

quo. Para a realização desse capítulo, utilizamos como base historiográfica estudiosos da 

instituição e de como foi a presença desta na sociedade colonial brasileira. São alguns 

exemplos: Anita Novinsky, Francisco Bethencourt, João Bernardino Gonzaga, Alexandre 

                                                           
1 GINZBURG, Carlo. Freud, o homem dos lobos e os lobisomens. Mitos, emblemas, sinais: morfologia e história. 

São Paulo: Companhia das Letras, 2007, p 209. 
2 GINZBURG, Carlo. O Inquisidor como antropólogo. Revista Brasileira de História. São Paulo, set.90-fev. 91, 

vol. 11, nº. 21, pp. 9-20. 



15 

 

Herculano, Ronaldo Vainfas, Sônia Siqueira, Laura Mello e Souza, Luiz Mott e inúmeros 

trabalhos acadêmicos da historiografia brasileira recente que contemplam esses temas.  

O segundo capítulo, intitulado “A bigamia nas malhas da Inquisição”, trata, como 

menciona o título, do delito moral cometido por aqueles que casavam-se duas ou mais vezes 

sendo o primeiro cônjuge vivo. Para entender o perigo que representava tal desvio, nós 

buscamos estabelecer um histórico do casamento dentro do cristianismo ocidental. Estabelecido 

esse preâmbulo, destacamos a dupla jurisprudência que a bigamia possuía, ou seja, além de 

poderem ser julgados diante da justiça eclesiástica, os bígamos poderiam ser investigados e 

punidos pela justiça temporal. À guisa de conclusão, exploramos tal delito e seus desviantes no 

Brasil colônia, buscamos narrar histórias de nossa gente que por livre espontânea vontade ou 

não caíram na teia inquisitorial e sofreram as consequências de seus atos. Além de fazer uso de 

fontes já mencionadas, nos atemos a trabalhos e autores que versaram sobre essas temáticas, a 

exemplo de: Isabel Braga, Ronaldo Vainfas, Michelle Trugilho Assumpção e variadas 

produções acadêmicas que estudaram tal assunto. 

  



16 

 

CAPÍTULO 01 

TRAJETÓRIA INQUISITORIAL: DA EUROPA MEDIEVAL ATÉ A 

AMÉRICA PORTUGUESA 

 

A Inquisição existiu durante um período no qual a Igreja Católica se viu acuada diante de 

inúmeras contestações e ameaças ao seu poder. Originou-se na França ainda no século XIII e 

perdurou até o XIX. Durante quase seis séculos de atividade, o horrendum tribunale, como 

ficou conhecido por alguns, interviu em diversas sociedades europeias, americanas, africanas e 

em territórios asiáticos com o intuito de perseguir aqueles a quem considerava como inimigos 

da Igreja. Os seus representantes produziram um grande número de documentos que, até hoje, 

são muito utilizados pelos historiadores. Através deles, procura-se desvendar certos meandros 

da vida social, política, econômica e ideológica dos indivíduos que foram perseguidos pelo 

Tribunal do Santo Ofício. Segundo João Bernardino Gonzaga, a Inquisição passou por 

diferentes etapas: 

Os trabalhos inquisitoriais, em sua multissecular evolução histórica nos vários 

países, passaram por três sucessivas fases: a fase “episcopal”, em que o 

encargo de lutar contra as heresias cabia aos tribunais eclesiásticos regulares 

locais; a “delegada”, que foi a verdadeira Inquisição religiosa, executada por 

representantes ou delegados do papa, sob a direta supervisão deste; por 

derradeiro, a Inquisição “estatal”, na Espanha (e, mais adiante, em Portugal), 

de natureza político-religiosa, confiada ao Governo laico e com, praticamente, 

quase total independência perante Roma.3 

 

Tomando por base essa divisão temporal, este primeiro capítulo narra a trajetória da 

Inquisição desde a Idade Média até o seu encerramento a fins do século XIX. Para tanto, inicia 

explicando brevemente o contexto no qual a instituição foi criada; em seguida analisa o cenário 

religioso e cultural efervescente que a Europa vivia no século XVI com a Reforma Protestante 

e o Renascimento, bem como a reação da Igreja a tais novidades; segue com uma demonstração 

da importância dos tribunais inquisitoriais para a formação política e ideológica dos estados 

ibéricos durante a era moderna e; por fim, mostra as condições que propiciaram a chegada do 

Santo Ofício à América Portuguesa, onde são narrados os principais aspectos da sua atuação na 

junto aos diversos setores da sociedade colonial. 

  

                                                           
3 GONZAGA, João Bernardino. A Inquisição em seu Mundo. São Paulo: Saraiva, 1994, p. 180. 



17 

 

1.1 Origem e estabelecimento da Inquisição na Europa ocidental 

O primeiro heresiarca do mundo foi o Demônio, 

e os primeiros hereges, Adão e Eva. 

Pe. Antônio Vieira 

Transgressão parece estar na “essência” humana. Os primeiros personagens da nossa 

espécie, segundo o Cristianismo, exemplificam bem como, em nosso cerne nós somos 

fortemente inclinados a desobedecer regras e a ultrapassar normas. A primeira regra dada a 

Adão e Eva – moradores do Paraíso e as pessoas mais próximas a Deus – foi não comer um 

único fruto dentre tantos outros que haviam em sua morada. O final desta história já 

conhecemos, e estabelecendo uma relação entre nós e o primeiro casal humano, utilizamos as 

palavras de Leandro Karnal: “Deus criou Adão e Eva e, com o pecado, Adão e Eva nos 

criaram”.4 Em resumo: somos fruto do primeiro pecado e desde então vivemos em uma 

constante batalha entre transgredir e procurar a redenção com o Senhor. Os binômios “norma e 

erro”, “lei e pecado”, “ortodoxia e heresia” falam muito sobre nós e estabelecem uma relação 

de causa e efeito: quanto mais regras, normas e legislações nós tivermos, mais o erro irá se 

disseminar. Nas próximas páginas dissertaremos sobre um forte aparelho político-religioso que 

perdurou por séculos perseguindo e punindo transgressores: a Santa Inquisição. 

Durante a Idade Média, a Igreja Católica Apostólica Romana tinha como maiores 

inimigos os movimentos heréticos que, de tempos em tempos, apareceram em diferentes regiões 

da Europa cristã. A persistência desses movimentos, quase sempre reprimidos de modo violento 

pelas classes dominantes aliadas à ortodoxia religiosa, só pode ser explicada pela existência de 

grupos de indivíduos que, desafiando o status quo do qual a Igreja era o pilar central, eram por 

esta qualificados de hereges. 

A palavra heresia (do grego hairetikis, hairesis, hairein) numa tradução mais literal 

significa “escolher” ou “o que escolhe”, porém foi detalhadamente definida por inúmeros 

estudiosos dentro de uma acepção religiosa. Numa perspectiva lexical, o dicionário Houaiss 

define a heresia como uma “interpretação, doutrina ou sistema teológico rejeitado como falso 

pela Igreja; ou uma ação, dito ou atitude que desrespeita a religião”.5 De acordo com a 

historiadora Anita Novinsky, “a heresia é uma ruptura com o dominante, ao mesmo tempo em 

                                                           
4 KARNAL, Leandro. Pecar e Perdoar: Deus e o homem na história. 2 ed. Rio de Janeiro: HarperColins, 2017, 

p. 20. 
5 HOUAISS, Antonio; VILLAR, Mauro de Salles; FRANCO, Francisco Manoel de Mello. Dicionário Houaiss 

da língua portuguesa. Rio de Janeiro: Objetiva, 2009, p. 1013. 



18 

 

que é uma adesão a uma outra mensagem”.6 Já o antropólogo Luiz Mott salienta que, no sentido 

eclesiástico, pode-se entender por heresia 

[...] um erro fundamental em matéria de religião, no qual se persiste com 

pertinácia. Objetivamente, é uma proposição contra um artigo de fé. 

Subjetivamente é um erro pertinente de um cristão contra uma verdade da fé 

divina e católica. O erro se encontra na inteligência e a pertinácia na vontade.7 

 

Diante dessas definições, podemos inferir, portanto, que a noção de escolha era 

inconcebível dentro das sociedades medievais em contato com a doutrina católica. Salientamos 

que durante essa época as primeiras heresias correspondiam aos desvios da fé e não aos pecados 

da carne. Possuíam, nas palavras de Nachman Falbel, um “caráter puramente filosófico e 

teológico que fazia especulação racional em torno dos princípios ou dogmas cristãos, bem como 

de questões ligadas a essência da divindade”.8 

Faz-se necessário estabelecer um contraponto entre o herético e o ortodoxo. O herético 

trata-se daquele que procura e escolhe uma verdade que deturpe do todo, porém não o negue. 

Segundo Falbel, a crítica herética seria, em parte, “uma tentativa de apontar os erros e os desvios 

da instituição eclesiástica, uma tentativa de alertar a sociedade cristã de que os seus 

representantes desvirtuaram a verdadeira imagem da religião fundada por Cristo”.9 Já o 

ortodoxo é aquele que aceita e partilha verdades recebidas institucionalmente sobre a relação 

do homem com a divindade. Desse modo, a heresia não surge na heterodoxia, como se pode 

pensar, mas sim, dentro da própria ortodoxia, vide os diversos grupos dissidentes da Igreja 

Católica tidos como heréticos (valdenses, bogomilos e albigenses).10 É essa ligação prévia com 

a Igreja que distingue um herético de um israelita ou de um mulçumano, por exemplo, pois 

estes são considerados infiéis, ou seja, aqueles que não professam a fé católica, tida como a 

verdadeira.  

Vale aqui mencionar que nem todo comportamento desviante da doutrina católica pode 

ser considerado uma heresia, pois esta caracteriza-se por ser um movimento em grupo e forte o 

suficiente para abalar o status quo da Igreja. É preciso que haja uma repercussão significativa 

dentro da instituição, para que aconteça uma reação da mesma. Afinal, o motor de uma heresia 

                                                           
6 NOVINSKY, Anita. A Inquisição. São Paulo: Brasiliense, 2012, p. 12. 
7 MOTT, Luiz. Sodomia não é heresia: dissidência moral e contracultura. In: VAINFAS, Ronaldo; FEITLER, 

Bruno; LAGE, Lana, (Orgs). Inquisição em Xeque: temas, controvérsias, estudos de caso. Rio de Janeiro: 

EdUERJ, 2006, p. 254. 
8 FALBEL, Nachman. Heresias medievais. São Paulo: Perspectiva, 2007, p. 13. 
9 FALBEL, Nachman. Heresias medievais. São Paulo: Perspectiva, 2007, p. 14. 
10 Nachman Falbel discutiu sobre os albigenses – ou cátaros – e valdenses em seu livro “Heresias medievais”. Cf. 

FALBEL, Nachman. Heresias medievais. São Paulo: Perspectiva, 2007. 



19 

 

é quase sempre o espírito de reforma, a procura de uma verdade inexistente ou a volta a um 

passado que não existe mais, que é idealizado. 

A intolerância às heresias sempre existiu. Em maior ou menor grau, ela se fez presente. 

Por vezes partia da própria Igreja Católica, que apesar de punir com severidade aqueles que 

caiam em sua alçada, procurava ser cautelosa para não desmistificar a caridade cristã que ela 

difundia; partia de reis e/ou imperadores – que introduziram punições apoteóticas em seus 

estatutos, constituições e códigos de lei; e partia também de inúmeras populações, que, devido 

ao seu fanatismo, impulsionaram a radicalização contra os heréticos, principalmente quando 

essas se cristianizaram. Contudo, apesar das perseguições e punições, a ausência ou a 

fragilidade de uma legislação mais precisa fez com que os heréticos ora fossem tratados com 

clemência, ora com truculência. Vários decretos papais foram prescritos durante a Idade Média 

na tentativa de regulamentar e impedir o crescimento das heresias – este momento corresponde 

a Inquisição “episcopal” mencionada no início deste capítulo –, porém, todos esses acabaram 

falhando em um dado momento.11 

A fim de evitar os abusos cometidos nas perseguições aos heréticos, após inúmeros 

projetos não obterem sucesso e notando a pressão que os transgressores exerciam na sociedade, 

vislumbrou-se a necessidade de estabelecer uma instituição responsável pela identificação e 

perseguição dos heréticos e consequentemente pelo extermínio das heresias. Assim, surgiu no 

século XIII, a Inquisição. 

O papa Gregório IX foi quem organizou e institucionalizou, em 1229, no Concílio de 

Toulouse, a Inquisição enquanto Tribunal. O pontífice procurou restaurar a disciplina e 

legalidade no processo de identificação, investigação e julgamento de atos e/ou pessoas 

heréticas. Os Inquisitores hoereici pravitatis tinham como função detectar movimentos 

heterodoxos, considerados uma ameaça à Igreja e à manutenção da fé católica, e de proceder 

contra os mesmos visando extirpá-los da região onde fora encontrado. O estabelecimento do 

Tribunal da Inquisição foi, portanto, o grande passo para uma perseguição de sucesso contra as 

heresias. 

                                                           
11 Em 1163, o Concílio de Tours, convocado pelo Papa Alexandre III, instituiu a luta contra os cátaros ou 

albigenses. O Papa Lúcio III e o imperador Frederico Barba Ruiva concordaram em combater a heresia dos 

patarinos que se espalhavam pelo norte da Itália, no Concilio de Verona de 1184. O Papa Inocêncio III, em 1199, 

comparou a heresia ao delito de lesa majestade. Cf. LUZ, Liliane Pinheiro da. Inquisição: Poder e Política em 

terras Lusitanas (1536-1540), 2001.109p. Dissertação (Mestrado em História) – Universidade Federal do Paraná, 

Curitiba, 2001, p. 15.  



20 

 

Para que a instituição obtivesse êxito em seu projeto, o Tribunal teve de fazer alianças e 

concessões. Falbel nos esclarece que “a fim de evitar que a Inquisição tivesse outras finalidades 

que não o combate à heresia, ligou-a diretamente à Igreja e ao papado”.12 Com o passar dos 

séculos, a relação com os Estados que surgiam na Europa se estreitaram e o apoio dos monarcas 

foi indispensável para o sucesso da instituição em muitas sociedades. Para o braço secular, 

tendo em vista a sociedade altamente hierarquizada do medievo, as heterodoxias equivaliam no 

plano social à quebra de um juramento de fidelidade do vassalo com o seu senhor, de modo que 

“infidelidade” social e religiosa se confundem nessa época.  A relação entre a justiça secular, a 

eclesiástica e a inquisitorial era tamanha que podemos citar, como exemplo, os casos em que o 

Estado conduzia à fogueira os heréticos que o Tribunal inquisitorial não conseguisse, por 

quaisquer razões, julgar. Além disso, vale mencionar o nosso objeto de pesquisa neste trabalho, 

a bigamia, que trata-se de um delito de foro misto, isto é, poderia ser investigado, julgado e 

condenado pelas três jurisprudências mencionadas.  

No início, a Inquisição contou com o auxílio dos dominicanos – também conhecidos 

como os “inquisidores da fé” – que ficaram à frente de muitos cargos durante o período 

medieval da instituição. A esses coube a tarefa de legislar, condenar os heréticos e eliminar as 

heresias do sul da França e da Europa como um todo. A importância dos dominicanos para 

Inquisição é tão notável que dois deles ficaram famosos devido ao seu trabalho junto ao 

Tribunal. O primeiro foi Nicolau Eymerich, Inquisidor Geral das regiões da Catalunha, Aragão, 

Valência e Maiorca, todas localizadas na Espanha. Destacou-se por ter elaborado, em 1376, o 

Directorium Inquisitorium (Diretório dos Inquisidores), manual que informa o passo a passo de 

inúmeras atividades da instituição.13 Segundo Alexandre Herculano, este manual continha “o 

corpo de toda a legislação civil e canônica e de toda a jurisprudência então existentes sobre os 

crimes que a Inquisição era destinada a processar e punir”.14 O Diretorium e suas revisões 

também serviram de base para uma série de regulamentações que guiavam as atividades dos 

                                                           
12 FALBEL, Nachman. Heresias medievais. São Paulo: Perspectiva, 2007, p. 18. 
13 O surgimento de novas heresias fez-se necessário revisar o manual e esta tarefa coube a Francisco de la Peña 

que o reescreveu duzentos anos depois do seu lançamento. Leonardo Boff nos explica tal fato: “Devido ao 

surgimento de novas heresias no século XVI, fazia-se urgente atualizar o manual de Nicolau Eymerich. Foi quando 

o Comissário geral da Inquisição Romana, Thoma Zobbio, em nome do Senado da Inquisição Romana, solicitou 

a outro dominicano, o canonista espanhol Francisco de la Peña transcrever e completar o manual de Eymerich com 

todos os textos, disposições, regulamentos e instruções aparecidos depois de sua morte, em 1399. Penã redigiu 

uma obra minuciosa de 744 páginas de texto com 240 outras de apêndices, publicada em 1585”. Cf. BOFF, 

Leonardo. Prefácio. In: Eymerich, Nicolau. Manual dos Inquisidores. Rio de Janeiro: Rosa dos Tempos; Brasília: 

Fundação da Universidade de Brasília, 1993, p. 14. 
14 HERCULANO, Alexandre. História da Origem e Estabelecimento da Inquisição em Portugal. Porto Alegre: 

Editora Pradense, 2002, p. 24. 



21 

 

inquisidores ibéricos dos séculos XV e XVI.15 O segundo dominicano foi Bernardo Gui. O 

Grande Inquisidor de Toulouse no século XIV é autor de Practica Inquisitionis haereticae 

praevitates e Liber Sententiarium Inquisitionis Tolosanae, obras importantes para Inquisição, 

pois revelam, por exemplo, muitos aspectos metodológicos para se obter a confissão do 

herético. 

Para melhor compreender como a Inquisição logrou êxito nas sociedades em que passou, 

seja na Idade Média ou Moderna, é preciso ter conhecimento do cenário que ela estava inserida, 

ou seja, do seu contexto histórico. A priori é perceptível que o alastramento das heresias pela 

Europa ocorre num cenário de renascimento urbano, comercial e cultural. É notável que houve 

uma maior manifestação das heresias entre aqueles que viviam na urbe. Incluso a isto, encontra-

se o crescimento demográfico que vinha ocorrendo desde o século XI e foi vital para que se 

determinassem novos agrupamentos, criando assim, corporações, confrarias, comunidades, 

enfim, uma nova situação social propícia à difusão de toda sorte de ideias. Há de se considerar 

também o impulso cultural que provocou a proliferação de heresias através de meios variados. 

A tradução de inúmeras obras de Aristóteles, Platão e Hipócrates para o latim, além de tantos 

outros textos árabes, gregos e hebraicos, fez germinar inúmeras ideias desviantes da ortodoxia 

católica. A longo prazo, a criação da imprensa por Gutemberg, no século XV, catalisou a 

difusão de ideias que desagradavam a Igreja romana e influenciou na criação de inúmeras listas 

de livros que a Inquisição, além de outras instituições, proibia os cristãos de ler.  

Além do Renascimento, outro fato histórico impulsionou a perseguição violenta aos 

heréticos: a Reforma Protestante. Um dos grandes eventos do século XVI foi o responsável por 

“trazer” a Inquisição de volta à Era Moderna e provocar um aperfeiçoamento institucional – 

inédito até aquele momento. 

O contexto em que a Inquisição renasceu na era moderna foi conturbado. Havia uma 

dicotomia no modo de pensar e agir das sociedades. Binômios como “o medo do inferno e ao 

anseio pela redenção”, “vida carnal, pagã e mundana e vida religiosa”, “o sagrado e o profano” 

estiveram em alta naquela época. As práticas místicas espalhavam-se cada vez mais pelo 

território europeu diversificando crenças e abalando a fé católica. A alta da difusão da Bíblia 

através da imprensa, a sua tradução em várias línguas e análise feita por inúmeros estudiosos 

da época sobre o texto sagrado estimulou uma prática religiosa mais pessoal, tornou-se mais 

                                                           
15 Ver REGIMENTOS da Inquisição. In: SIQUEIRA, Sônia Aparecida (ed.). Revista do Instituto Histórico e 

Geográfico Brasileiro. Rio de Janeiro: Instituto Histórico e Geográfica Brasileiro, a. 157, n. 392, jul./set. 1996. 



22 

 

interior. Inclui-se também que a má conduta e a imoralidade desmedida de inúmeros integrantes 

do clero católico escandalizava as sociedade.16 Por fim, a de se acrescentar que as severas 

críticas dos católicos ao dinheiro – a exemplo dos dominicanos que condenavam a usura –, 

elemento que vinha ascendendo política e socialmente com o passar do tempo, irritou aqueles 

que com ele lucravam cada vez mais. Essa divergência entre Igreja Católica e comerciantes e a 

pequena nobreza, por exemplo, foi mais forte na Alemanha. André Corvisier detalha bem o 

atrito que surgiu entre ambos os lados: 

Na ausência de uma forte monarquia nacional, capaz de defender os fiéis 

contra a avidez da fiscalização pontifical, os principados eclesiásticos 

revelando os mesmos defeitos do Estado pontifical, se reforçavam. Os 

príncipes laicos aspiravam reduzir o papel do imperador e substituí-lo como 

chefes temporais da Igreja em seus domínios. Essa estrutura política explica o 

fato de que a pregação das indulgências tenham tomado na Alemanha um 

caráter mais escandaloso do que noutros países e suscitado a reação decisiva.17 

 

A reação a esse caos foi, como sabemos, a Reforma Protestante. Em 1517, Martinho 

Lutero afixou 95 teses que denunciavam e criticavam a Igreja Católica. O líder dos protestantes 

se destacava pela defesa de uma fé sem luxos, sem opulência e ostentação e mais próxima de 

Jesus Cristo. Ele não acreditava no poder das obras como mediadores entre Deus e os homens. 

Como afirma Ronald Mousnier, “o luteranismo é um Cristocentrismo”,18 ou seja, através de 

Cristo a humanidade poderia conquistar a redenção. Com esse discurso, Lutero e as suas 95 

teses ficaram famosos rapidamente. A revolta de Lutero contra Roma e o dinheiro, ao mesmo 

tempo em que respeitava a hierarquia social e eclesiástica, fez com que a pequena nobreza o 

obrigasse a romper com a Igreja. 

A diferença da Reforma Protestante para tantas outras reformas precedentes foi a 

dimensão que ela alcançou, isto é, o movimento não permaneceu somente na Alemanha, ele 

repercutiu em toda a Europa Ocidental. Países como Suécia, Finlândia, Noruega e Dinamarca 

foram diretamente influenciados pelo luteranismo. Na França, ainda no século XVI, o 

Calvinismo surgiu, ganhou notoriedade e influenciou inúmeras pessoas e localidades. Na 

                                                           
16 “Os abusos do clero eram reais. Alexandre VI Borgia ocupava-se demasiado estrepitosamente de seus filhos; 

Júlio II, da política italiana; Leão X, de construções. Muitos bispos tinham comprado os sufrágios de seu capítulo, 

acumulavam rendimentos e muito raramente diziam missa. Padres viviam em concubinagem, vendiam os 

sacramentos e levavam a mesma vida de seus paroquianos. Monges vagabundeavam. A dignidade do sacerdócio 

era tanto mais aviltada que as predicações violentas contra os abusos não faltavam.” Cf. CORVISIER, Andre. 

História moderna. São Paulo: DIFEL, 1976, p. 67. 
17 CORVISIER, Andre. História moderna. São Paulo: DIFEL, 1976, p. 68-69. 
18 MOUSNIER, Roland. A História Geral das Civilizações. Os séculos XVI e XVII. São Paulo: Difel, 1960, p. 

87 apud GOMES, Verônica de Jesus. A Inquisição e a Sodomia Religiosa: o pecado nefando em Portugal e na 

América Portuguesa, 2006. 80fl. Graduação (Monografia em História) – Universidade Veiga de Almeida, Rio de 

Janeiro, 2006, p. 14. 



23 

 

Inglaterra, os ventos reformistas chegaram a Henrique VIII, que após inúmeros atritos com a 

Igreja Romana, rompeu com a mesma e fundou o Anglicanismo.  

As mudanças tinham atingido proporções inéditas e a Igreja Católica percebeu que para 

alcançar novamente um domínio mais significativo e mais poderoso – que apesar das reformas 

continuou existindo, porém, seriamente abalado – era preciso fazer uma reforma interna que 

gerasse bons resultados externos. Com essa atitude católica é possível notar três aspectos: a 

defesa da lei pela apologética e pelas perseguições; a reforma disciplinar e doutrinal; e a 

renascença católica com o despertar da fé e do impulso missionário.  

Um dos grandes eventos da Contrarreforma foi o Concílio de Trento, organizado com o 

intuito de impulsionar as reformas católicas que vinham sendo paulatinamente impostas. 

Sujeito às eventualidades da política europeia, o Concílio se reuniu de 1545 a 1547, de 1551 a 

1552 e, enfim, de 1562 a 1563. Durante esse período, foi vindo à tona diversas falhas 

institucionais, o que gerou críticas daqueles que faziam a Igreja; intelectuais demonstraram-se 

desapontados com a decadência da cristandade; e, além disso, o sínodo notou que era preciso 

enfrentar duas questões latentes para a Igreja Católica na época: a definição do dogma e a 

restauração da disciplina. 

Como resultado, estabeleceu-se que o dogma estava fundado na Escritura, a qual somente 

a Igreja poderia interpretar; o homem possuiria o livre arbítrio na medida em que Deus o 

permite, porém, o homem seria julgado não somente pela sua fé, mas também pelas obras as 

quais fosse responsável; e por fim, a missa seria um símbolo da renovação em Cristo, que estaria 

presente no pão e no vinho. No tocante a classe eclesiástica, a Igreja tomou medidas para 

resolver os problemas que chegaram ao seu consentimento e para evitar novas situações 

constrangedoras, tornando-os desta forma aptos para expandir a fé católica. Consoante Ronaldo 

Vainfas, o plano era remodelar o clero: “profissionalizá-lo, sobretudo com a criação de 

seminários; estimular a vocação sacerdotal, protegendo-a das imposições familiares e 

valorizando a primazia do estado clerical sobre os demais estados”.19 Fazendo isso, segundo o 

autor, a ideia era “zelar pela austeridade moral dos clérigos, seculares ou regulares, 

sistematizando-se as inspeções diocesanas e vigiando-se, na medida do possível, as ordens 

religiosas”.20 

                                                           
19 VAINFAS, Ronaldo. Trópico dos Pecados: moral, sexualidade e Inquisição no Brasil. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2010, p. 37. 
20 VAINFAS, Ronaldo. Trópico dos Pecados: moral, sexualidade e Inquisição no Brasil. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2010, pp. 37-38. 



24 

 

Não obstante as reformas internas, era preciso remodelar também a sociedade. Ocupando-

se com as esferas do público e do privado dos fiéis e daqueles que ela pretendia trazer para seu 

interior, a Igreja regulou ambientes estritamente particulares, tais como, o casamento, a família 

e a consciência. 

Após 1563, o matrimônio – que já tinha sua importância desde o século XII no Concílio 

de Latrão21 – foi elevado à categoria de sacramento e instituição basilar da vida dos fiéis, isto 

é, instituiu o ritual como cerimônia oficial para todos aqueles que decidissem declarar-se 

casados. No entanto, mesmo depois de casados e reconhecidos como tal, o casal não possuía 

liberdade para exercer sua vida sexual, pois a Igreja ocupou-se dessas questões e estabeleceu 

algumas regras. Por exemplo: havia dias da semana em que a prática do ato sexual era proibido 

– como no domingo ou um dia sagrado – e em certos períodos do ano, tais como as festas 

religiosas, especialmente a Quaresma. Destacamos que a elevação do matrimônio à categoria 

de sacramento provocou uma busca implacável àqueles que casavam-se duas vezes sendo o 

primeiro conjugue vivo. A bigamia, aos olhos da Igreja, não era somente um crime – como 

julgava a justiça secular –, mas sim uma heresia gravíssima.  

Conforme Vainfas, “como jamais fizera, a Igreja preocupou-se também com a vida das 

famílias, as relações entre pais e filhos, maridos e esposas, os sentimentos domésticos, a 

convivência diária nos mais variados aspectos”22 e no afã de controlar ainda mais a vida de seus 

fiéis, a Reforma Católica ocupou-se também com a mentalidade de cada um, através da 

confissão. No século XV, sumas e manuais de confissão foram instrumentos para clérigos 

tornarem-se bem mais instruídos para coletar as mais íntimas informações sobre seus fiéis. 

Apesar de uma forte crítica protestante, a confissão foi um poderoso instrumento da Igreja 

Católica. Tal era a importância da confissão que o confessionário tal como conhecemos hoje, 

que separa o confessor do penitente, surge com o Concílio de Trento. 

Com o renascimento da Inquisição na era moderna, a Igreja passou a divulgar vários Index 

Librorum Prohibitorum contendo diversas relações de livros que eram proibidos aos católicos. 

Além disso, passou a contar com o auxílio de inúmeros grupos cristãos para fazerem as vezes 

de olhos e ouvidos da Igreja em diversas partes do globo. Um dos grupos mais poderosos que 

estiveram nessa empreitada foi a Companhia de Jesus, uma importante força motriz para o 

                                                           
21 No Concílio de Latrão, em 1215, foram definidos os sete sacramentos da Igreja Católica: batismo, crisma, 

eucarística, confissão, ordem, matrimônio e extrema-unção.  
22 VAINFAS, Ronaldo. Trópico dos Pecados: moral, sexualidade e Inquisição no Brasil. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2010, pp. 36. 



25 

 

avivamento da fé católica. Os jesuítas foram os “novos dominicanos” na Inquisição Moderna. 

Lembremos que nos domínios portugueses foram eles que desde os primórdios da expansão 

estiveram trabalhando no intuito de difundir a fé católica e recuperar os “pecadores”, afinal 

esses eram os seus propósitos desde a fundação da Companhia.  

Ao passo que a Reforma Protestante e o Renascimento faziam Roma tomar medidas que 

iriam modificar por completo a Igreja Católica, na península ibérica a Inquisição foi sendo 

estabelecida, primeiramente na Espanha e décadas depois em Portugal. Nesses países, a 

Inquisição mostrou-se como nunca antes havia se portado: um órgão fortemente político, no 

qual o rei era o seu principal líder e a ligação com a Igreja estava mais em sua origem do que 

na sua atuação. 

  



26 

 

1.2 O Tribunal do Santo Ofício na Península Ibérica 

Misericordia et Justitia 

Emblema inquisitorial 

Uma íntima e inseparável relação entre cruz e coroa, trono e altar, religião e império 

demarca a presença da Igreja no território ibérico comandado por Estados absolutistas.23 

Durante séculos, a relação mencionada foi representada pela instituição da patronagem real. O 

Padroado real pode ser definido, sinteticamente, como uma combinação de direitos e deveres 

concedidos à Coroa pelo papado. Com o Padroado, o poder temporal tinha inúmeros privilégios. 

A título de exemplo: administrar as jurisdições e receitas eclesiásticas e vetar bulas e breves 

papais que não fossem primeiramente autorizadas pela chancelaria das respectivas Coroas.24 

Além disso, o Estado monárquico ganhou o direito de transferir, promover ou afastar clérigos 

e de arbitrar os conflitos de jurisdição entre membros do clero e do poder civil. Em outras 

palavras, como afirma Charles Boxer, “a Igreja colonial estava sob o controle direto e imediato 

da Coroa, exceto nas questões de doutrina e dogma”.25 No entanto, não foi somente no Padroado 

que se baseou a relação Igreja e Estado. A Inquisição é um claro exemplo dessa “íntima e 

inseparável relação” e na era moderna ela é nitidamente visível. 

Na península ibérica, o Tribunal do Santo Ofício se fez presente primeiramente no 

território espanhol. No dia 1º de novembro de 1478, o Tribunal foi instituído através da bula 

Exigit Sincerae Devotionis Affectus emitida pelo papa Sixto IV a pedido dos reis católicos, 

Fernando de Aragão e Isabel de Castela. Herculano nos informa os pormenores:  

No 1º de novembro de 1478, Sixto IV expediu uma bula, pela qual autorizava 

os reis de Castella e Aragão para nomearem três prelados ou outros 

eclesiásticos revestidos de dignidades, quer seculares quer regulares, de bons 

costumes, de mais de quarenta anos de idade, e teólogos ou canonistas de 

profissão, a cujo cargo ficasse o inquirir em todos os domínios de Fernando e 

Isabel acerca dos hereges, apóstatas e seus fautores. Concedia-lhes o papa a 

jurisdição necessária para procederem contra os culpados, em harmonia com 

o direito e costumes estabelecidos, e permitia aos dos soberanos demiti-los e 

nomear outros, conforme o julgassem oportuno.26 

                                                           
23 BOXER, Charles. A igreja militante e a expansão ibérica: 1440-1770.São Paulo: Companhia das Letras, 2007, 

p. 97. 
24 Boxer cita outros exemplos: construir e permitir a construção de igrejas, conventos, catedrais e ermidas no 

âmbito de seus respectivos padroados e apresentar à Santa Sé uma pequena lista de candidatos adequados a todos 

os arcebispados, bispados e abadias, bem como encaminhar os postulantes a dignidades e cargos eclesiásticos de 

categoria inferior aos bispos pertinentes. Cf.  BOXER, Charles. A igreja militante e a expansão ibérica: 1440-

1770. São Paulo: Companhia das Letras, 2007, p. 99. 
25 BOXER, Charles. A igreja militante e a expansão ibérica: 1440-1770.São Paulo: Companhia das Letras, 2007, 

p. 100. 
26 HERCULANO, Alexandre. História da Origem e Estabelecimento da Inquisição em Portugal. Porto Alegre: 

Editora Pradense, 2002, p. 40. 



27 

 

Nitidamente mais política e atrelada ao poder secular, a Inquisição espanhola, embora 

tenha mantido em sua base a origem religiosa, procurou manter certa distância de Roma e das 

ordens que vinham de lá. Gonzaga caracterizou a Inquisição ibérica como estatal.27 Novinsky 

foi categórica ao afirmar que não restam dúvidas de que desde o início a Inquisição respondeu 

a imperativos políticos.28 Boxer, sinteticamente, descreveu o Tribunal no território espanhol 

como uma instituição político-religiosa.29 O historiador português Francisco Bethencourt 

destacou que ocorreu uma transferência de competência,30 e salienta que pela primeira vez, 

assistia-se ao estabelecimento de uma ligação formal entre a jurisdição eclesiástica e a 

jurisdição civil, pois a intervenção do príncipe no processo de nomeação dos inquisidores 

alterava as relações de fidelidade desses agentes.31 

A justificativa para o estabelecimento do tribunal no território foi a necessidade de 

combater práticas heréticas de judeus recém-convertidos ao cristianismo, os chamados 

“cristãos-novos”. Essa ação representou o rompimento de um equilíbrio cultural que esteve 

presente não só na Espanha como em toda península ibérica há séculos. Em suma, coexistiam, 

tranquilamente, em todo território ibérico, três comunidades: a cristã, a judia e a mulçumana. 

Durante séculos esses grupos viveram harmonicamente na região seguindo suas leis, 

vivenciando seus costumes e tradições, e respeitando-se mutualmente.32  Todavia, com a 

centralização do poder, no final do século XV, a paz na Espanha cessou e passou a ocorrer uma 

caçada aos judeus, à medida que nascia um país em busca de sua identidade, defendendo a 

bandeira de um só território, uma só lei e uma só religião. Para entender as motivações e os 

anseios dos reis católicos em querer a instituição inquisitorial na Espanha é preciso 

contextualizar o momento histórico que vivia o país nos quatrocentos. Gonzaga explica: 

Tendo subido ao trono em 1474 (com respectivamente apenas 22 e 23 anos de 

idade) e completado a retomada da península em 1492, Fernando e Isabel 

                                                           
27 GONZAGA, João Bernardino. A Inquisição em seu Mundo. São Paulo: Saraiva, 1994, p. 180. Grifo nosso. 
28 NOVINSKY, Anita. A Inquisição. São Paulo: Brasiliense, 2012, p. 37. 
29 BOXER, Charles. A igreja militante e a expansão ibérica: 1440-1770. São Paulo: Companhia das Letras, 

2007, p. 106. 
30 BETHENCOURT, Francisco. História das inquisições – Portugal, Espanha e Itália: séculos XV-XIX. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2000, p. 17. 
31 BETHENCOURT, Francisco. História das inquisições – Portugal, Espanha e Itália: séculos XV-XIX. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2000, p. 17-18. 
32 Novinsky demonstra situações em que cristãos e judeus conviveram, por muito tempo, em um ambiente de 

harmonia e respeito. Ela menciona que na Guerra de Reconquista, soldados judeus e árabes uniram-se aos cristãos 

para os “infiéis” da região. Cita a rejeição, por parte da Espanha e de Portugal, da determinação do IV Concilio de 

Latrão (1215) que determinou que todos os judeus usassem obrigatoriamente um distintivo, para que não fossem 

confundido com os cristãos. Ela afirma também que os judeus acompanhavam os seus amigos cristãos em suas 

festividades religiosas, tais como o batismo e procissões. Cf. NOVINSKY, Anita. A Inquisição. São Paulo: 

Brasiliense, 2012, p. 26-28. 



28 

 

encontraram pela frente obra gigantesca a realizar, e é preciso agir 

rapidamente. [...] Infiltrados nas velhas estruturas, frequentemente em altos 

postos, acham-se não só muitos judeus, mas também espanhóis que aderiram 

ao islamismo, os “moçorabes”, às vezes sequer falando castelhano e que 

continuam fiéis aos seus irmãos da véspera. Trata-se de problema gravíssimo, 

porque, no fluir dos séculos, a cultura árabe florescera e fascinara inúmeros 

cristãos que nela viviam imersos, atraindo-os e os fazendo perder contato com 

suas raízes.33 

 

De fato, a liberdade na qual viviam os judeus possibilitou a eles lograrem conquistas 

que os fizeram estar nas camadas mais importantes da sociedade espanhola e obterem prestígios 

na política e na economia. Pode-se dizer, que na falta de uma classe burguesa fortemente 

representativa, eles atuaram como uma classe média urbana. 

Com o tempo e um crescimento econômico notável, motivado pela expansão marítima 

e desenvolvimento do comércio, formou-se uma burguesia cristã desejosa por lucros e 

ascendência social. O confronto desta classe média com a já estabelecida classe média judaica 

foi intensificado por instituições de poder, como a Igreja, que realizou inúmeras propagandas 

antijudaicas, sob o argumento de que os judeus eram os responsáveis pelos males da nação. No 

entanto, esse discurso preconceituoso demorou para que se enraizasse na população.  

No decorrer do século XVI, foi que, gradativamente, passaram a ocorrer ações contra 

os judeus. A burguesia cristã se fortaleceu e os judeus não foram mais necessários para ocupar 

a lacuna presente entre a massa popular e a nobreza. Eclodiram manifestações antijudaicas pelo 

território espanhol e um discurso preconceituoso espalhou-se por toda a região. Diante disso, 

ocorreu algo que Novinsky aponta como fato único na histórica judaica: uma conversão em 

massa de judeus ao catolicismo. Uma vez convertidos, eles puderam usufruir de todos os 

direitos que os cristãos já possuíam, sem sofrer nenhuma restrição. Dessa forma, continuaram 

a ascender socialmente e a tentativa de exclusão social empreendida pela Igreja fracassou. 

Todavia, a conjuntura tornou a se modificar e a perseguição antissemita voltou a crescer. 

O século XV decorreu de forma delicada para os reis católicos. Uma grave crise político-

econômica atingiu o país e, como já havia feito antes, para desviar a atenção das verdadeiras 

razões da crise os judeus foram acusados de serem os culpados. Ocorreu então uma forte 

perseguição aos conversos e instaurou-se paulatinamente inúmeras leis discriminatórias a todos 

os judeus. 

                                                           
33 GONZAGA, João Bernardino. A Inquisição em seu Mundo. São Paulo: Saraiva, 1994, p.173-174. 



29 

 

A forma mais severa de impedir a participação dos conversos foi através dos estatutos 

de pureza de sangue, os quais proibiam todos os descendentes de judeus até a sexta ou sétima 

geração de participarem de diversos locais, tais como universidades, ordens religiosas ou 

militares e corporações. Com isso, os conversos passaram a ser vistos sempre como suspeitos, 

pois não bastava ser somente católico, deveria também ser puro de sangue. 

Como afirmamos, a relação cruz e coroa é notável na época moderna. Porém, é também 

perceptível que a Inquisição que renasce nessa época está muito mais atrelada à coroa do que à 

cruz, principalmente no território ibérico. Assim sendo, além de razões políticas para retirar os 

judeus das camadas sociais mais altas, havia também motivações econômicas que faziam a 

Coroa, tal como a Igreja, executar uma política antijudaica. Ao passo que perseguiam os 

conversos, que quase sempre eram membros da burguesia judaica; os burgueses cristãos e os 

reis católicos se beneficiaram com os bens confiscados dos conversos para os cofres do 

Estado.34 Tais ações só corroboram a face política que tinha o Tribunal do Santo Oficio e esse 

viés político da instituição gerou problemas com Roma. A perseguição aos judeus foi 

implacável e a quantidade de presos foi assustadora. Herculano nos informa sobre essa caçada 

na Espanha quinhentista.  

Nos finas de 1481, só em Sevilha, perto de trezentas pessoas tinham padecido 

o suplício do fogo, e oitenta haviam sido condenadas a cárcere perpétuo. No 

resto da província e no bispado de Cádiz, duas mil foram, nesse ano, entregues 

às chamas, dezessete mil condenadas a diversas penas canônicas. Entre os 

supliciados contavam-se muitas pessoas opulentas, cujos bens reverteram em 

benefícios do fisco. Para facilitar as execuções, constituiu-se em Sevilha um 

cadafalso de cantaria, onde os cristãos-novos eram metidos, lançando lhes 

depois o fogo.35 

 

Casos como esses causaram perplexidade na região, geraram reações populares – em 

Zaragoza, os judeus conversos promoveram o assassinato de um inquisidor no recinto da 

própria catedral36 – e provocaram sério desconforto em Roma. Em 1482, o papa Sixto IV 

comunicou os reis católicos sua preocupação diante dos relatos que chegavam até ele e ameaçou 

enviar inquisidores de sua escolha para comandar os principais tribunais espanhóis. Apesar de 

ter sido enfática, a bula papal conseguiu em pouco tempo ser revogada. Fernando e Isabel 

reagiram as críticas da cúria e em 1483 escolheram o primeiro Inquisidor Geral da Inquisição 

                                                           
34 Novinsky menciona que com os lucros obtidos com o confisco de bens, os reis católicos conseguiram vencer os 

mouros em Granada no ano de 1482. Cf. NOVINSKY, Anita. A Inquisição. São Paulo: Brasiliense, 2012, p. 37. 
35 HERCULANO, Alexandre. História da Origem e Estabelecimento da Inquisição em Portugal. Porto Alegre: 

Editora Pradense, 2002, p. 42. 
36 GONZAGA, João Bernardino. A Inquisição em seu Mundo. São Paulo: Saraiva, 1994, p. 184. 



30 

 

Espanhola, o frade dominicano: Tomás de Torquemada, um homem que ficou conhecido pelo 

seu pragmatismo diante das regras inquisitórias e pela sua crueldade em lidar com os casos. 

Além disso, criaram o Consejo de la Suprema y General Inquisición (Conselho da Suprema e 

Geral Inquisição, também conhecido como “a Suprema”), órgão que supervisionava, 

coordenava a atuação das jurisdições regionais e atuava em segunda instância. 

Mesmo após inúmeras e densas pesquisas, a expulsão maciça de judeus da Espanha 

ainda gera números incertos. Segundo Novinsky, “100 mil pode ser o número mais próximo da 

realidade”.37 Luiz Nazário aponta que cerca de 180 mil judeus fugiram do território espanhol, 

dos quais 120 mil entraram no reino de Portugal; outros foram para a Turquia, a Terra Santa e 

a Itália.38 Conforme aponta Maria José Ferro Tavares, 600 famílias judaicas foram aceitas em 

Portugal, a partir do pagamento de altas taxas individuais, tendo direito a estadia provisória 

durante o período de oito meses.39 

*** 

A presença da Inquisição em Portugal diferencia-se de todos os outros países onde a 

instituição fez-se presente. Apesar de não ter sido tão violenta quanto a Inquisição Espanhola, 

a Inquisição Portuguesa não foi menos importante. Suas consequências impactaram a própria 

nação e resvalaram no além-mar, principalmente no Brasil, colônia portuguesa na América. 

Vamos retroceder um pouco e entender como Portugal conseguiu que o Santo Ofício se firmasse 

em seu país, quais os custos que tiveram de ser pagos e quais as consequências desse ato. 

É fato: Portugal não tinha motivações que tornasse necessária a presença da Inquisição 

em seu território. O país esteve imune a grandes movimentos heréticos e os raros casos que 

surgiam eram prontamente resolvidos pela justiça comum. As motivações que levaram o Santo 

Ofício à terra de Camões foram muito mais políticas – característica da Inquisição na península 

ibérica – do que uma mera “ameaça judaica”. 

Vítimas da guerra de Reconquista, na Espanha, os mouros e os judeus foram obter abrigo 

no pequeno território português e por anos a presença desses povos não foi uma razão de 

preocupação estatal. Diferentemente de outros países, Portugal foi muito afeito às diferenças 

religiosas e/ou étnicas de sua população. Em 1170, D. Afonso Henriques outorgou aos mouros 

                                                           
37 NOVINSKY, Anita. A Inquisição. São Paulo: Brasiliense, 2012, p. 39. 
38 NAZARIO, Luiz. Autos-de-fé como Espetáculos de Massa. São Paulo: Associação Editorial Humanitas: 

FAPESP, 2005, p. 60. 
39 TAVARES, Maria José Pimenta Ferro. Judaísmo e Inquisição: estudos. Lisboa: Editorial Presença, 1987, p. 

23. 



31 

 

uma Carta de fidelidade e segurança, onde lhes assegurava liberdade e a garantia de que não 

seriam hostilizados por cristãos, afinal se assim acontecesse estes seriam punidos. Assim como 

os mouros, os judeus obtiveram conquistas. Tiveram o direito de organiza-se em comunidades, 

construir sinagogas e exercer livremente sua religião. 

A presença dos judeus no território lusitano era bem vista pela Coroa seja pelo 

crescimento econômico que eles proporcionavam, seja pelo grande conhecimento que eles 

tinham em vários setores. Angelo Assis destaca: 

Eram os judeus utilizados em ofícios que exigiam um maior conhecimento 

técnico e preparação acadêmica, como a medicina, em boa parte exercida por 

judeus ou utilizando técnicas trazidas e desenvolvidas por este grupo. 

Também formavam no comércio, onde dominavam espaço considerável e que, 

se não exigia maiores predicados intelectuais, capitaneava somas 

consideráveis para a economia local. Representavam uma elite econômica e 

cultural, visto a própria sedimentação do judaísmo em origem letrada – 

embora a generalização seja impensável: judeus pobres ou iletrados não eram 

raros, nem poucos. Monarcas posteriores, gradativamente, ampliariam esta 

percepção sobre a importância mosaica, conscientes do peso e utilidade da 

atuação judaica nos projetos de expansão no ultramar.40 

 

Todavia, diferente dos seus líderes políticos, a população (vale ressaltar, os cristãos) 

nutria cada vez mais ódio dos estrangeiros, alegando que eles os exploravam, praticavam a 

usura41 e dominavam, injustamente, boa parte do comércio local. O mal-estar da população 

gerou ações contra os hebreus e gerou também reações vindas “de cima” – a priori em defesa 

dos mesmos, a exemplo das Ordenações Afonsinas que estabeleceram inúmeras medidas 

protetivas a esse povo. 

A situação tornou-se preocupante quando em 1492 a Espanha expulsou, em definitivo, 

todo judeu que vivesse em seu território. Por questões de logística, uma grande massa de 

hebreus adentrou em Portugal, tornando uma situação que já vinha se mostrando delicada, 

muito perigosa socialmente – através de embates entre cristãos e judeus – e economicamente. 

Ao passo que o governo necessitava do capital judaico para impulsionar o seu projeto 

colonizador no além-mar, a população cristã exacerbava o seu ódio aos novos moradores. 

                                                           
40 ASSIS, Angelo Adriano Faria de. Macabéias da Colônia: Criptojudaísmo feminino na Bahia - Séculos XVI-

XVII. 2004. 449p. Tese (Doutorado em História) – Universidade Federal Fluminense, Niterói, 2004, p.22. 
41 O combate à pratica da usura é antiga. No tempo medieval, usura significava a cobrança excessiva de juros de 

qualquer espécie. No Concílio de Viena, 1331, autorizou-se, pela primeira vez, a Inquisição a perseguir os cristãos 

– fossem cristãos-novos ou não – que realizassem tal heresia. Contudo, a culpa recaiu majoritariamente para os 

judeus e cristãos-novos. Em Portugal, a usura foi um pretexto para uma perseguição antissemita. Como a 

Inquisição portuguesa surgiu em uma época de glória econômica para todo o continente europeu, a usura foi um 

importante meio de adquirir fortunas judaicas que eram consideradas frutos da heterodoxia para encher os cofres 

da Igreja e do Estado.  



32 

 

Diante dessa situação crítica, o rei D. João II autorizou a entrada de refugiados, porém lhes deu 

um prazo de oito meses para que eles deixassem o seu país. O governo não conseguiu êxito 

com a proposta e foi com D. Manuel I no poder que as coisas pioraram. 

Almejando unir-se à coroa espanhola, D. Manuel I propôs a princesa Isabel I, filha 

primogênita dos reis católicos, em casamento. Ela prontamente aceitou deixando claro no 

contrato nupcial uma importante condição: a expulsão sumária de todos os judeus (mouros e 

afins), que condenados pela Inquisição espanhola, estavam morando em Portugal. Após muita 

pressão, o rei acatou o pedido e em dezembro de 1496 publicou um édito de expulsão, que 

determinou um prazo de dez meses para que todos os judeus não convertidos, os recém-

chegados e os que vivam há anos no país, fossem embora do território português. A decisão não 

obteve muito sucesso e o rei propôs que aqueles que desejassem ficar deveriam converte-se ao 

catolicismo. A proposta decepcionou e, agindo de forma pragmática, D. Manuel ordenou que 

todos os judeus fossem forçadamente batizados. Desse modo, a partir de 1498 não havia mais 

em Portugal nenhum judeu que abertamente se declarasse adepto da lei mosaica.42 Passaram a 

existir os cristãos-novos, isto é, aqueles que se proclamavam católicos, mas davam continuidade 

as suas crenças antigas de maneira discreta e isolada. A ideia de dissolver qualquer presença 

judaica na sociedade majoritariamente católica não foi completamente eficaz e por vezes 

aconteceram ações contra os “pseudocatólicos”.43 

Com a incomoda presença dos cristãos-novos em Portugal, começou a nascer a ideia de 

instaurar um Tribunal do Santo Ofício no território. D. João III foi quem, em 1531, deu o 

primeiro grande passo para a realização desse projeto. Os judeus eram o seu alvo principal, e 

imbuído de um forte discurso antissemita ele procurou Roma solicitando o estabelecimento do 

Tribunal. O desejo do monarca era ter total controle sobre a instituição, o que demonstra um 

forte caráter político em sua atitude – e o que preocupou Roma, fazendo-a resistir às investidas 

iniciais da Coroa. Para complementar, não haviam eventos que demonstrassem a periculosidade 

dos cristãos-novos no território lusitano há bastante tempo. Na realidade, não era o passado que 

                                                           
42 GONZAGA, João Bernardino. A Inquisição em seu Mundo. São Paulo: Saraiva, 1994, p. 226. 
43 Em 1504, ocorreram levantamentos sangrentos em Lisboa contra eles [os judeus]. Em 1505, os habitantes de 

Évora arrasaram sua sinagoga. E, em 1506, outra vez na cidade de Lisboa, realizou-se imenso massacre, 

calculando-se que o povo desaçaimando haja trucidado entre dois e quatro mil judeus. Cf. GONZAGA, João 

Bernardino. A Inquisição em seu Mundo. São Paulo: Saraiva, 1994, p. 227. 



33 

 

pressionava o rei, mas a presciência do futuro. É difícil não ver no ato de D. João III uma 

determinação arbitrária, uma escolha política.44 

Através de uma bula emitida em 17 de dezembro de 1531, o papa Clemente VII 

autorizou o estabelecimento do Tribunal em Portugal. No entanto, ele não concedeu ao rei o 

poder de nomear o Inquisidor Geral, levando em consideração que um relatoria que havia 

encomendado, no qual constava inúmeros abusos cometidos pela Coroa portuguesa, tais como 

a conversão forçada, inúmeras prisões e o confisco de bens. O rei tendo o seu desejo negado 

recusou o documento e em 1553 a documentação foi revogada. 

Com a morte de Clemente VII, Paulo III foi eleito o novo chefe da Igreja em 1534. 

Pressionado por diferentes lados, em 1536, ele autorizou o estabelecimento do Santo Ofício em 

Portugal,45 dando liberdade ao rei para escolher um dos quatro inquisidores gerais da 

instituição. Determinou também que durante três anos os nomes das testemunhas de acusação 

não fossem secretos e que durante dez anos os bens dos condenados não fossem confiscados. 

Além disso, os bispos passaram a ter os mesmos poderes que os inquisidores no conhecimento 

das heresias e o papa reservou-se no direito de fiscalizar o cumprimento da bula, de conhecer 

os processos quando o entendesse e de decidir em última instância. 

A solução ainda assim não foi satisfatória e a delicada situação que havia entre Roma e 

a Coroa lusitana se acentuou quando o papa exigiu explicações do rei português sobre os abusos 

que chegaram ao seu conhecimento. Não dando a devida atenção as advertências e ameaças do 

pontífice, D. João III escolheu, em 1539, seu irmão, o infante D. Henrique para o posto de 

Inquisidor Mor. De Roma, Papa Paulo III respondeu a investida com muita decepção e 

preocupação e Portugal redarguiu ameaçando separar-se de Igreja definitivamente. Somente 

após inúmeras investidas, ameaças e troca de farpas, o papa cedeu e, de forma definitiva, em 

16 de julho de 1547, através da bula Mediatio Cordis, autorizou o estabelecimento da Inquisição 

em Portugal.  

                                                           
44 SARAIVA, Antônio José. Inquisição e Cristãos – Novos. Lisboa: Editorial Estampa. Colecção: Histórias de 

Portugal, 1994, p. 47 apud SOUZA, Grayce Mayre Bonfim. Para remédio das almas: comissários, qualificadores 

e notários da Inquisição portuguesa na Bahia (1692-1804). 2009. 259f. Tese (Doutorado) – Universidade Federal 

da Bahia, Salvador, 2009, p. 32. 
45 Segundo Francisco Bethencourt, “a cerimônia de publicação da bula realizou-se no dia 22 de outubro, um 

domingo, na igreja catedral, perante o rei, o cardeal, o cabido, o inquisidor-geral, o clero e o povo da cidade e dos 

arredores”. BETHENCOURT, Francisco. História das inquisições – Portugal, Espanha e Itália: séculos XV-XIX. 

São Paulo: Companhia das Letras, 2000, p. 25. 



34 

 

Apesar de usar os judeus como bode expiatório, fica claro que todas as negociações 

mantidas entre Roma e Portugal para se estabelecer o Tribunal tiveram por base o poder do 

dinheiro.46 A presença da instituição no território ibérico, seria, sem dúvidas, uma poderosa 

arma a favor dos reis espanhóis e portugueses para obter o que desejassem, no âmbito político, 

econômico e social. Novinsky sintetiza o caráter governista, os projetos políticos e as 

verdadeiras intenções por trás da presença da Inquisição na península ibérica. 

Apesar de todo o aparato religioso e da auréola divina com que o Tribunal da 

Inquisição se revestiu, apesar das funções “santas” que alegou, foi uma das 

instituição vinculada ao Estado. Respondeu aos interesses das facções do 

poder: coroa, nobreza e clero. Transmitia à massa dos fiéis, aos leigos, uma 

mensagem de medo e terror, que tornava a maioria da sociedade submissa e 

obediente. Mas a Inquisições portuguesa e espanhola não podem ser tratadas 

como instituições homogêneas, pois agiram conforme a época, conforme as 

circunstancias dos momento, conforme seus interesses políticos e suas 

necessidades financeiras.47 

 

As consequências da Inquisição portuguesa foram inúmeras. O êxodo provocado por 

essa decisão fez países como França, Itália, Países Baixos, Marrocos e o Império Otomano 

receberem quantidades significativas de judeus.48 Além disso, contribuiu para o 

desenvolvimento do capitalismo comercial no norte da Europa e para a difusão de costumes, 

tradições, folclore, literatura, religião e língua de origem judaica pelos quatro cantos do globo. 

No tocante ao desenvolvimento econômico que os judeus proporcionaram em inúmeras partes 

da Europa, Novinsky menciona que a não industrialização de Portugal é culpa da política 

inquisitorial. Segundo ela, “a ordem nobiliárquica eclesiástica anticapitalista e as 

discriminações contra os cristãos-novos travou a formação de uma burguesia portuguesa”.49  

Estabelecido o Santo Ofício, foram criados três tribunais em Portugal e um em Goa, na 

Índia, cada um com jurisdição específica. O primeiro, estabelecido no dia 18 de julho de 1539, 

foi o de Lisboa, com uma abrangência jurisdicional referente à Estremadura, parte da Beira, 

Brasil e todos os domínios e conquistas de Portugal até o Cabo da Boa Esperança. O segundo, 

criado no dia 13 de outubro de 1541, foi o Tribunal de Évora responsável por Alentejo e reino 

do Algarves, Trás-os-montes e parte da Beira, incluía ainda quaisquer outras terras que 

                                                           
46 NOVINSKY, Anita. A Inquisição. São Paulo: Brasiliense, 2012, p. 42. 
47 NOVINSKY, Anita. A Inquisição. São Paulo: Brasiliense, 2012, p. 44. 
48 Maria Luiza Carneiro, alega, usando os dados do Atlas das Diásporas, que a dispersão dos judeus da Península 

Ibérica implicou na expulsão de cerca de 160.000 judeus que seguiram para países distintos: Império Otomano 

(90.000), Países Baixos (25.000), Marrocos (20.00), França (10.000), Itália (10.000) e América (5.000?). Cf. 

CARNEIRO, Maria Luiza Tucci. Preconceito racial em Portugal e no Brasil Colônia: os cristãos-novos e o 

mito de pureza de sangue. São Paulo: Perspectiva, 2005, p. 44-45. 
49 NOVINSKY, Anita. A Inquisição. São Paulo: Brasiliense, 2012, p. 46. 



35 

 

pertencessem aos bispados da mesma cidade. O terceiro, Tribunal de Coimbra, foi estabelecido 

também no dia 13 de outubro de 1541 e era responsável por Guarda, província do Entre Douro 

e Minho, Trás-os-Montes e parte da Beira, além das terras que faziam parte do bispado da 

cidade. O Tribunal de Goa surgiu no dia 15 de março de 1560 com jurisdição sobre todos os 

domínios portugueses além do Cabo da Boa Esperança: todas as possessões da Ásia e da costa 

oriental da África.50 Além desses, foram criados tribunais em Lamego, Tomar e Porto. 

Entretanto, devido a casos de abusos e corrupção eles foram abolidos. 

Apesar de a grande justificativa que levou a Inquisição a Portugal tenha sido o combate 

a heresias judaicas e a existência de conversos desobedientes, os cristãos-novos, a variedade de 

crimes que fizeram parte da alçada inquisitorial foi ampla. Podemos dividir esses crimes em 

duas categorias. Por um lado haviam os crimes contra a fé – judaísmo, maometismo, 

protestantismo, molinismo, deísmo, libertinismo, blasfêmias, desacatos, críticas à fé, etc. –, 

considerados de maior gravidade e os que sofriam as punições mais rigorosas. Por outro, 

existiam os crimes contra a moral e costumes: bigamia, sodomia, feitiçaria, solicitação, etc. – 

sendo o primeiro desses o nosso objeto de pesquisa – e em geral foram os de menor gravidade, 

passíveis de punições menos severas. Novinsky menciona que “os réus acusados de crimes 

contra a fé tinham quase sempre seus bens confiscados, enquanto os infratores dos costumes 

recebiam sentenças leves e raramente pena de morte”. 51 

A estreita relação entre a Coroa e a Igreja não foi sempre harmoniosa. A interferência 

de Pe. Antônio Vieira na monarquia portuguesa provocou uma divergência séria com a Igreja.52 

O clérigo salientou, num escrito anônimo, a importância do capital judaico para a economia de 

Portugal e pedia ao rei D. João IV que outorgasse um perdão aos cristãos-novos e que, mesmo 

sendo contrário à Inquisição, concedesse igualdade de direito aos hebreus. A proposta foi 

acatada pelo Alvará de 6 de fevereiro de 1649, que proibiu o confisco de bens e acabou 

incentivando relacionamentos econômicos com os cristão novos. Dessa relação nasceu a 

                                                           
50 Todas as datas citadas e as regiões das jurisprudências foram coletadas por Sônia Siqueira. Cf. SIQUEIRA, 

Sônia. A Inquisição Portuguesa e a Sociedade Colonial. São Paulo: Ática, 1978, pp. 121-122.  
51 NOVINSKY, Anita. A Inquisição. São Paulo: Brasiliense, 2012, p. 69. 
52 O clérigo foi um crítico severo da Inquisição. Segundo ele, a instituição atrapalhava o avanço econômico do 

império português. Veja o que ele diz: Daqui nasce o verem-se os reinos de Espanha despovoados, os vassalos 

pobres, o tesouro real sumamente exausto, e, o que mais importa, a majestade do rei católico despojada de seus 

fiéis e leais vassalos, como pode observar-se em os foragidos da Inquisição, que depois de lhes haver tirado a 

fazenda, a fama, e muitas vezes a vida, o pai e mãe, irmãos, mulheres, e depois de se verem ignominiosamente 

desterrados em terras alheias, não deixam de conservar o amor leal e sincero, perfeito e intacto que sempre tiveram 

a seu pai e à sua pátria, com tanto excesso e extremo, que não é crível, senão a quem cotidianamente o vê e 

experimenta. Cf. VIEIRA, Padre António. De Profecia e Inquisição. Brasília: Senado Federal, 2001. p. 181-182. 



36 

 

Companhia Geral do Comércio, que estabeleceu o monopólio do comércio do vinho, azeite e 

bacalhau. A Inquisição obviamente não aceitou a decisão do monarca e o desentendimento entre 

esses dois poderes perdurou até a morte do líder político em 1656. 

Além da interferência de Vieira, houveram outros atritos que estremecerem as estruturas 

inquisitoriais quase a ponto de findá-las. Um episódio marcante é a suspensão do Santo Ofício 

durante sete anos. De 1647, a partir de uma ordem do papa Clemente X, até 1681, no pontificado 

de Inocêncio XI, a Inquisição permaneceu de portas fechadas. Bethencourt apresenta alguns 

detalhes sobre o ocorrido: 

Os ritmos de repressão inquisitorial sofrem uma importante quebra a partir do 

curto período em que o tribunal esteve suspenso, entre 1674 e 1681, na 

sequência de um debate tumultuoso em torno da concessão de um novo perdão 

geral e da reforma dos estilos da Inquisição. [...] A pressão conjunta da 

Inquisição, do estado eclesiástico e dos procuradores dos povos nas cortes de 

1679, conjugada com uma cedência do tribunal da fé no envio de processos 

“convenientes”, acabou por forçar Inocêncio XI a desbloquear a situação em 

1681.53 

 

Inúmeros outros fatos marcaram a relação entre o poder religioso e o monárquico.54 No 

entanto, não é nossa intenção dissecar os momentos de tensão entre ambas as forças, mas sim, 

salientar que ela nem sempre foi tranquila. 

Para compreender melhor o funcionamento do Santo Ofício, vale destacar elementos 

processuais que o Tribunal punha em prática. 

A denúncia era um elemento fundamental para a Inquisição. Tal como aconteceu 

durante o período medieval, na Idade Moderna, a denúncia era a base da instituição. Novinsky 

salienta que o “ouvir dizer” e “suposições” também eram consideradas provas.55 Como o 

                                                           
53 BETHENCOURT, Francisco. Declínio e extinção do Santo Ofício. In: Revista de História Económica e Social, 

Lisboa, nº 20, 1987, p. 77. 
54 Grayce Souza informa: “As críticas ao Tribunal, sobretudo as estrangeiras, crescem mais ainda em fins do século 

XVII e princípio do XVIII. Para melhor exemplificar a dimensão e impacto destas críticas e imagem da Inquisição 

Portuguesa, escolhemos um processo apresentado por Antônio Baião em Episódios Dramáticos da Inquisição 

Portuguesa. O acontecimento aqui selecionado diz respeito a um escrito de Francisco Xavier d’Oliveira, publicado 

na Inglaterra – local em que o autor residia na época – contendo sátiras ao Santo Ofício, além de contestar o culto 

e adoração das imagens e reprovar a publicação da Bíblia em língua vulgar. Segundo ele, o resultado de tudo isso 

foi o castigo divino manifestado por meio do terremoto de 1755. As críticas ao Tribunal já vinham ocorrendo 

desde o princípio da década de 1740, quando obras suas foram proibidas de serem divulgadas em Portugal. Mesmo 

estando em outro país, o sumário foi feito, tendo 12 testemunhas e em 16 de outubro de 1756, o escritor foi citado 

como réu, tendo um prazo de 25 dias para se apresentar perante o Tribunal. Como não compareceu, o processo 

correu à revelia.” Cf. SOUZA, Grayce Mayre Bonfim. Para remédio das almas: comissários, qualificadores e 

notários da Inquisição portuguesa na Bahia (1692-1804). 2009. 259f. Tese (Doutorado) – Universidade Federal da 

Bahia, Salvador, 2009, pp. 42-43. 
55 NOVINSKY, Anita. A Inquisição. São Paulo: Brasiliense, 2012, p. 69. 



37 

 

acusador e a acusação não eram revelados, o acusado sempre ficava em uma situação 

complicada, sendo forçado a revelar todo o tipo de informação que acreditasse ser da alçada 

inquisitorial. Deste modo, poderia acontecer de ao se confessar, o acusado comprometer outras 

pessoas. As denúncias quase sempre eram motivadas pelos Éditos da Fé, que em síntese eram 

uma apresentação do campo investigativo do Santo Ofício, dos períodos de denúncia ou dos 

períodos de graça. Eles eram normalmente lidos nas missas de maior importância e afixados 

em locais de fácil visibilidade. 

Para acusações de grande repercussão, era instaurado um processo e o réu ia para uma 

prisão inquisitorial. Grayce Mayre Bomfim Souza nos explica os meandros do processo: 

A partir daí [da prisão do acusado], longos anos poderiam transcorrer e várias 

etapas suceder: interrogatórios – compostos por sessões de genealogia, in 

genere e in specie – que objetivavam tanto o conhecimento do réu quanto o 

levantamento dos fatos apresentados nas denúncias; por vezes, o 

interrogatório era acompanhado de tormentos. Nesse ínterim, eram arroladas 

as testemunhas e feitas as inquirições das mesmas. A defesa era outra etapa 

desse processo, mas a escolha do advogado ou procurador não era feito pelo 

réu, mas pelo próprio Tribunal. O passo seguinte era a apresentação do libelo 

de acusação, formulado pelo Promotor do Santo Ofício e a Mesa do Despacho 

deliberava acerca da culpa e se preparava para estabelecer a sentença e 

qualificar o réu (diminuto, revogante, contumaz, convicto, falso ou relapso). 

A leitura da sentença ocorria em um Auto-de-fé público, ou em alguns casos 

– conforme já dito anteriormente – em auto privado que ocorria na Mesa ou 

sala do Santo Ofício.56 

 

Vainfas também nos explica os passos de um processo inquisitorial lusitano e tece 

comentários que valem a pena fazermos menção. Segundo o autor, os processos despachados 

nas Colônias eram mais simples dos que eram feitos na Metrópole, ou seja, em um espaço curto 

de tempo o visitador poderia realizar toda a processualística e dar por encerrado o caso; se pôde 

verificar que para os réus acusados de desvios morais o uso de tortura foi quase inexistente, 

diferentemente dos suspeitos de judaizar ou de pertencerei a seitas luteranas; por fim, o autor 

notou a presença do procurador, o advogado de defesa do réu, que tinha a sua atuação 

dificultada devido as regras do segredo que norteavam o processo.57  

Para intensificar a sua presença nas sociedades que já estivesse de alguma forma 

inserido, o Tribunal contou com o auxílio dos familiares para espionar a vida das pessoas e para 

                                                           
56 SOUZA, Grayce Mayre Bonfim. Para remédio das almas: comissários, qualificadores e notários da Inquisição 

portuguesa na Bahia (1692-1804). 2009. 259f. Tese (Doutorado) – Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2009, 

pp. 44-45. 
57 Para verificar o passo a passo da processualística inquisitorial, ver VAINFAS, Ronaldo. Trópico dos Pecados: 

moral, sexualidade e inquisição no Brasil. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2010, pp. 311-316. 



38 

 

poder agir com maior eficácia no combate dos delitos pertencentes a alçada inquisitorial. Estes 

compunham uma categoria de funcionários da Inquisição incumbidos de prestar serviços 

policiais e investigatórios à máquina do Santo Ofício, tanto no próprio reino como em todo o 

império colonial português.58 

No tocante às penalidades, sabe-se que o interrogatório poderia ser feito sob tortura. 

Esta seria aplicada sempre que houvesse uma desconfiança do inquisidor sobre o testemunho 

do acusado. Apesar de na Espanha os atos de tormento terem sido variados, em Portugal foram 

utilizados basicamente a polé e o potro. A primeira acontecia quando o réu era suspenso no teto 

pelos pés, deixando-o cair em seguida, sem tocar o chão.59 O segundo era uma espécie de cama 

de ripas onde o réu era amarrado pelos pulsos e pelas pernas e, ao apertar-se um arrocho, 

cortavam-se lhe as carnes.60 Todavia, não deve-se pensar que o objetivo do Tribunal era 

ocasionar a morte do acusado, pois o interesse era pressionar o réu à base da violência e não 

meramente aplicar uma sentença antecipada.  

Os inquisidores não aplicavam a pena capital com muita frequência, pois era mais 

conveniente ter os hereges presos, perambulando pelas ruas da cidade ou confinados em aldeias, 

para servirem de testemunhos da grande obra que realizava a Inquisição.61 A pena de morte foi 

utilizada somente nos casos em houve completa recusa do réu em confessar-se culpado. Os que 

pedissem para morrer na lei de Cristo eram estrangulados e lançados na fogueira. Os que 

morriam em cárcere também tinham seus corpos lançados às chamas. Aos “relapsos” – aqueles 

que já tendo sido condenados, voltaram a pecar – também era aplicado a pena de morte, caso 

voltassem a ser presos. Tantas outras penalidades foram postas em prática, seja na Espanha ou 

em Portugal. A ideia em essência era fazer o herege arrepender-se do que cometeu, não somente 

provocar a morte dele.  

Voltando a falar sobre a trajetória inquisitorial, vale aqui destacar que há uma diferença 

na Inquisição antes do século XVII e a partir daí. A princípio houve uma maior vontade dos 

inquisidores em ir de encontro a Roma, “vestir a camisa” de uma instituição mais independente, 

e após meados dos seiscentos ocorreu o contrário. O desejo era evitar um confronto com a 

                                                           
58 CALAINHO, Daniela. Entre o Social e o Poder: os familiares do Santo Ofício no Brasil Colonial. In: História 

Hoje – Balanço e Perspectivas – ANPUH. Rio de Janeiro: UERJ, 1990. p. 203. 
59 NOVINSKY, Anita. A Inquisição. São Paulo: Brasiliense, 2012, p. 72. 
60 NOVINSKY, Anita. A Inquisição. São Paulo: Brasiliense, 2012, p. 72. 
61 NOVINSKY, Anita. A Inquisição. São Paulo: Brasiliense, 2012, p. 74. 



39 

 

monarquia. A modificação de alguns ritos, antes tidos como imutáveis, é comprovação disso. 

A privatização dos autos-de-fé, por exemplo, representa uma nítida mudança de atitude. 

A presença do Marquês de Pombal na liderança do Estado português a partir do século 

XVIII marca uma “fase final” para a Inquisição. Sob influência protestante e imbuído de um 

forte discurso pró-Coroa, Pombal revelou-se um adversário poderoso da Igreja católica e dos 

poderes mantidos pelo clero. No entanto, não deve-se pensar que ele rapidamente extinguiu o 

aparato inquisitorial. Ele fez o contrário: ampliou a instituição no intuito de reforçar o poder do 

Estado e transformou a instituição em um departamento da Coroa. Aboliu gradativamente a 

distinção entre cristãos-novos e cristãos-velhos. Ordenou a destruição de listas de tributos e 

donativos que os conversos deveriam pagar; mandou acabar com os estatutos de “limpeza de 

sangue” e em 1773 promulgou uma lei que extinguia a separação entre as duas categorias de 

cristãos, declarando todos igualmente aptos a receber honrarias e a desempenhar quais quer 

cargos e atividades. Além disso, como já fora mencionado, os autos-de-fé – cerimônias 

genuinamente públicas que serviam para condenar réus e lança-los às fogueiras, com a intenção 

de condená-los e de alertar aqueles que estivessem cometendo atos heréticos – foram 

paulatinamente tornando-se privados – o que por vezes acontecia, porém, de forma mais rara. 

A Inquisição no decorrer do XVIII foi perdendo cada vez mais a sua importância. Os 

ideais da Revolução Francesa ecoaram nas terras lusitanas e o aparato inquisitorial foi notado 

como algo extremamente antiquado ao novo cenário. Inúmeras mudanças passam a ocorrer e o 

fim do Tribunal do Santo Ofício era notável e um caminho sem volta. A revolução de 1820 

eclodiu em terras lusitanas e dentro dela não houve mais espaço para os tribunais inquisitoriais 

tenho em vista os ideais que se pregavam. O fim do Tribunal foi decretado pelas Cortes Gerais, 

Extraordinárias e Constituintes da Nação Portuguesa, em sessão de 31 de março de 1821.62 

Antes de concluirmos esta parte, faz-se necessário analisar em linhas gerais a legislação 

da Inquisição Portuguesa. Ao longo de sua história, o Santo Ofício português teve quatro 

regimentos, sendo que o primeiro passou a vigorar em 1552 e o último a partir de 1774. É 

possível através dessa farta documental, conhecer os ritos, as cerimônias, formas de 

organização, modelos de ações e sistemas de representações, mecanismos de orientação para o 

funcionamento e atribuições dos agentes do Santo Ofício.63  

                                                           
62 GONZAGA, João Bernardino. A Inquisição em seu Mundo. São Paulo: Saraiva, 1994, p. 237. 
63 SOUZA, Grayce Mayre Bonfim. Para remédio das almas: comissários, qualificadores e notários da Inquisição 

portuguesa na Bahia (1692-1804). 2009. 259f. Tese (Doutorado) – Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2009, 

p. 48. 



40 

 

O primeiro regimento inquisitorial, de 1552, foi redigido sob a orientação do cardeal D. 

Henrique durante o reinado de D. João III. A jurisdição se preocupou, entre tantas outras 

coisas,64 em definir a estrutura do Tribunal: a publicação de éditos, o comportamento adequado 

com os penitentes e acusados, detenção, recursos de sentenças, condenação à pena capital, 

preparação do Auto-de-Fé, além de apresentar uma melhor definição dos novos Inquisidores e 

normalização de alguns ritos.65 É observável que neste Regimento a orientação era buscar muito 

mais a reconciliação do acusado que a sua condenação, vide o seu sexto capítulo, onde informa 

que a “tenção do Inquisidores [...] é mais procurar às almas Remédio da salvação que querer 

castigar com Rigor de justiça”.66 Em 1564, o texto foi complementado através de Adições e 

Declarações e vale salientar que esse primeiro regimento foi inspirado na Inquisição Espanhola, 

principalmente nas normas e instruções de Tomás de Torquemada de 1484 e 1486.  

O Regimento de 1613 trata-se de um importante documento devido ao contexto no qual 

está inserido: o da União Ibérica, logo suas normas deveriam se adequar também a realidade do 

domínio espanhol e ao seu mecanismo inquisitorial. Em relação ao seu antecessor, este conjunto 

de normas trouxe importantes alterações, acréscimos e detalhamentos.67 Vale mencionar, em 

                                                           
64 Dentre outras orientações, o Regimento de 1552 prescreve o número de servidores em cada tribunal; o modo de 

se fazer as visitas de distrito; a maneira de se ouvir as confissões e de se receber as denúncias; as obrigações do 

inquisidor de se inteirar das necessidades dos presos; os casos em que o inquisidor deve acatar as suspeições e 

remetê-las ao Inquisidor Geral ou ao Conselho Geral; como devem ser feitas as apelações; o que fazer em relação 

a ausentes e defuntos; a obrigação de não deixar o réu indefeso; a forma de se despachar os processos; questões 

relativas ao tormento; os casos que devem ser remetidos para a instância superior (Inquisidor Geral e Conselho 

Geral); o cuidado para não se condenar aquele que nega veementemente a acusação sem que se proceda a uma 

minuciosa avaliação das testemunhas de acusação; que o tratamento deve ser diferenciado para cada acusado, de 

acordo com a qualidade da pessoa e de suas culpas; que a punição deve ser estendida à descendência do herege, 

por meio da interdição a ofícios públicos, honras e exercício de algumas profissões; como proceder em relação aos 

réus que confessam e se arrependem de suas culpas; os casos em que pode haver fiança; os procedimentos em 

relação ao auto de fé; as situações em que se pode comutar as penas; a feitura de uma lista anual dos processos 

despachados e pendentes de julgamento, a ser encaminhada ao Conselho e Inquisidor Geral; as obrigações e 

competências: do inquisidor, do promotor, dos advogados, dos notários, do meirinho, do alcaide do cárcere, dos 

solicitadores, do porteiro, dos guardas do cárcere e do capelão. FERNANDES, Alécio Nunes. Dos manuais e 

regimentos do Santo Ofício Português: a longa duração de uma justiça que criminalizava o pecado (séc. XIV-

XVIII). 2011. 149 f. Dissertação (Mestrado em História) – Universidade de Brasília, Brasília, 2011, p. 71. 
65 SOUZA, Grayce Mayre Bonfim. Para remédio das almas: comissários, qualificadores e notários da Inquisição 

portuguesa na Bahia (1692-1804). 2009. 259f. Tese (Doutorado) – Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2009, 

p. 49. 
66 REGIMENTO DE 1552, Capítulo 6º. In: SIQUEIRA, Sônia Aparecida (ed.). Revista do Instituto Histórico e 

Geográfico Brasileiro. Rio de Janeiro: Instituto Histórico e Geográfica Brasileiro, a. 157, n. 392, jul./set. 1996, 

p. 576. 
67 Destacamos o aumento do número de ministros e oficiais; a aparição de figuras não descritas no Regimento de 

1552, como os familiares e comissários, ou nomeadas de maneira indireta, caso dos deputados, anteriormente 

chamados de “letrados de Boa consciência tementes a Deus” que despachavam os processos com os inquisidores 

(conforme nota 87, p. 72); novos crimes passam a ser listados; o termo “cristão-velho” passa a ser empregado (no 

Regimento de 1552, cristão-velho era quem não tinham “raça de judeu nem mouro”, embora o termo não apareça 

em tal legislação); a punição continua a ser estendida à descendência do herege, por meio da interdição a ofícios 

públicos, honras e exercício de algumas profissões, entretanto, há a ressalva de que “com filhos e netos dos 

relaxados se terá algum respeito de favor” e a possibilidade de “dispensação” de tais punições; o detalhamento das 



41 

 

particular, a sua preocupação com questões referentes ao funcionamento do Tribunal e a 

distribuição e funções de seus agentes, atribuindo em todos os tribunais lusitanos. Consoante 

Sônia Siqueira, eram três Inquisidores, três Deputados, um Promotor, três Notários, dois 

Procuradores para defesa dos presos, dois Solicitadores, Qualificadores, Meirinhos, Alcaide dos 

Cárceres, um Porteiro da Mesa do Despacho, Dispenseiro e os guardas necessários.68 Assim 

como o anterior, o regimento de 1613 manteve sua busca pela reconciliação do acusado dos 

crimes da alçada do Tribunal, não persistindo em puni-los de forma mais severa. 

Visualizando numa perspectiva mais macro, esses dois regimentos se assemelham numa 

falta de organização temática e numa falta de clareza no tocante aos crimes que pertenciam ao 

foro inquisitorial, quais deveriam ser punidos e quais seriam suas devidas penas.  

O mais longo regimento da Santa Inquisição em vigência foi o de 1640 – “um 

monumento jurídico”, 69 segundo Francisco Bethencourt –, vigorou por 134 anos e foi o que 

consolidou a estrutura da Inquisição Portuguesa. Publicado em meio a instabilidade política 

portuguesa devido a Restauração, ele se mostra mais organizado que os de outrora e há uma 

clara insistência no detalhamento dos inúmeros procedimentos jurídicos. Ele apresenta 

definições pormenorizadas do processo penal – aprofundando o caráter jurídico do tribunal, 

detalha todas as etapas e procedimentos a serem observados nas visitas de distrito, salienta as 

diferenças básicas para definir o herege e o apóstata e, ao contrário dos anteriores, lista de forma 

mais clara os crimes da alçada inquisitorial e suas respectivas penas. Nesse regimento também 

se sobressai a consolidação do poder do Conselho Geral da Inquisição e o reforço dos poderes 

do Inquisidor Geral. 

                                                           
sessões por que passa o acusado; o aumento do intervalo das visitas ao cárcere pelo inquisidor – para saber dos 

presos sobre suas necessidades e nisto prover e consolar – que passa de quinzenal a mensal, contudo, no Regimento 

de 1613 preceitua-se que os presos sejam ouvidos na ausência do alcaide responsável por sua guarda, para se saber 

“se lhe dão algum mau tratamento”; a inserção de capítulos referentes aos que se matam e aos que endoidecem no 

cárcere; o detalhamento dos procedimentos relativos ao “tormento”; o aumento dos casos que devem ser avocados 

ao Conselho Geral; a possibilidade de se conceder o regime semiaberto ao reconciliado; o extenso título que é 

dedicado aos inquisidores; o cerimonial que deve ser observado durante as audiências e nas relações hierárquicas; 

a obrigação de os inquisidores se informarem do estado em que se encontram os filhos dos “relaxados e 

reconciliados, menores de catorze anos”; a forma recomendada para persuadir a relapsos e sodomitas a confessar 

sem que se lhes prometa misericórdia; a especificação dos procedimentos quanto aos livros proibidos e defesos e 

das punições a se aplicar aos livreiros; a proibição ao nepotismo – embora tal conduta não apareça com este nome 

– uma vez que, “em nenhuma Inquisição se porá Inquisidor ou Oficial, que seja parente de outro oficial da mesma 

Inquisição”. FERNANDES, Alécio Nunes. Dos manuais e regimentos do Santo Ofício Português: a longa 

duração de uma justiça que criminalizava o pecado (séc. XIV-XVIII). 2011. 149 f. Dissertação (Mestrado em 

História) – Universidade de Brasília, Brasília, 2011, pp. 73-74. 
68 SIQUEIRA, Sônia. A Inquisição Portuguesa e a Sociedade Colonial. São Paulo: Ática, 1978, p. 122-123. 
69 BETHENCOURT, Francisco. História das inquisições – Portugal, Espanha e Itália: séculos XV-XIX. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2000, p. 47. 



42 

 

O último regimento foi o de 1774 – reimpresso novamente em 1811 e 1821, ano de 

extinção do Santo Ofício, ambos com o título Regimento da proscrita Inquisição de Portugal 

– e configurou-se como uma reforma inquisitorial. Entrou em vigor durante o governo de 

Marques de Pombal – muitos o nomeiam como “o regimento de Pombal” – e ele chama atenção 

por inúmeros fatores. Segundo Fernandes, há três pontos que se sobressaem nesse conjunto de 

mudanças: 

O primeiro é relativo ao poder institucional do Santo Ofício, que se mostra 

bastante diminuído tanto pelas críticas que se lhe fazem quanto pela constante 

afirmação da natureza régia do Tribunal, como a lembrar aos seus membros a 

real [...] origem de seus poderes jurisdicionais, embora a delegação de poderes 

pelo papa continuasse a ser condição primeira para o exercício do ofício dos 

inquisidores. O segundo ponto é a alteração do peso dado a cada etapa 

processual com a visível diminuição da importância da delação [...] e a 

ampliação do direito de defesa do acusado – ao assegurar-se a este o 

conhecimento de todo o teor das acusações que pesam contra ele. [...] Por fim, 

o terceiro ponto é a flagrante instrumentalização do Santo Ofício português 

pela Monarquia: doravante, as heresias com as quais a instituição terá de lidar 

são mais claramente políticas.70 

 

Esta breve exposição sobre os regimentos não esgota a temática e nós recomendamos 

que se recorra as fontes para uma análise mais precisa.71 Fontes como essa são de suma 

importância para compreender o controle moral, social, religioso e econômico que o Santo 

Ofício exerceu sobre a sociedade. 

  

                                                           
70 FERNANDES, Alécio Nunes. Dos manuais e regimentos do Santo Ofício Português: a longa duração de uma 

justiça que criminalizava o pecado (séc. XIV-XVIII). 2011. 149 f. Dissertação (Mestrado em História) – 

Universidade de Brasília, Brasília, 2011, pp. 80-81. 
71 Os quatro regimentos foram publicados pelo Instituto Histórico e Geográfica Brasileiro. Cf. REGIMENTOS da 

Inquisição. In: SIQUEIRA, Sônia Aparecida (ed.). Revista do Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro. Rio 

de Janeiro: Instituto Histórico e Geográfica Brasileiro, a. 157, n. 392, jul./set. 1996. 



43 

 

1.3 A Inquisição no Brasil colonial 

Em cada canto um frequentado olheiro 

Que a Vida do vizinho e da vizinha 

Pesquisa, escuta, espreita e esquadrinha 

Para levar à Praça e ao Terreiro 

Gregório de Matos 

A Europa Moderna emergiu em meio a um mar de contradições. Além do Renascimento, 

das Reformas Protestante e Católica e do ressurgimento da Inquisição, foi uma época marcada 

pelas Grandes Navegações. Como afirma Laura de Mello e Souza: “imbuídos do desejo de 

dilatação da fé, colonização e fortalecimento do poder monárquico” os europeus chegaram ao 

Novo Mundo.72 Dentro deste contexto, Portugal, pioneiro das Grandes Navegações, chegou à 

América Portuguesa, sua maior e mais rentável colônia. As terras e sociedades abaixo da linha 

do Equador representaram um universo a parte, significavam a antítese da sociedade que eles 

tinham conhecimento e simbolizava um novo capítulo na história do país.  

Ao lado dessa expansão territorial, houve a necessidade da expansão da fé católica. 

Afinal, cristianizar era parte integrante do programa colonizador dos portugueses para o Novo 

Mundo.73 A ideia, entre os eclesiásticos, de que o descobrimento do Brasil foi ação divina era 

generalizada e a procedência desse povo perante tal dádiva era de uma vez senhores da nova 

colônia, tinham por dever nela produzir riquezas materiais – explorando a natureza – e 

espirituais – resgatando almas para o patrimônio divino.74 A importância da propagação da fé 

no novo território é notória em relatos importantes de nossa história. Pero Vaz de Caminha 

afirmou: “fazer o que Vossa Alteza tanto deseja, a saber, acrescentamento de nossa santa fé!”.75 

Cerca de cinquenta anos depois, a Tomé de Sousa, primeiro governador-geral do Brasil, D. João 

III reiterou a vontade da monarquia portuguesa no tocante a expansão da fé católica: “a principal 

causa que me levou a povoar o Brasil foi que a gente do Brasil se convertesse à nossa santa fé 

católica”.76 

                                                           
72 SOUZA, Laura de Mello e. O Diabo e a Terra de Santa Cruz. São Paulo: Companhia das Letras, 1986, p. 33. 
73 SOUZA, Laura de Mello e. O Diabo e a Terra de Santa Cruz. São Paulo: Companhia das Letras, 1986, p. 33. 
74 SOUZA, Laura de Mello e. O Diabo e a Terra de Santa Cruz. São Paulo: Companhia das Letras, 1986, p. 35. 
75 Carta de Pero Vaz de Caminha. In DIAS, Carlos Malheiro (org.) História da Colonização Portuguesa do 

Brasil. v. 2, Porto: Litografia Nacional, 1923, p. 99. Grifo no original apud SOUZA, Laura de Mello e. O Diabo 

e a Terra de Santa Cruz. São Paulo: Companhia das Letras, 1986, p. 32. 
76 Regimento de Tomé de Souza – 17/12/1548 In DIAS, Carlos Malheiro (org.) História da Colonização 

Portuguesa do Brasil. v. 3, Porto: Litografia Nacional, 1923, p. 347 apud SOUZA, Laura de Mello e. O Diabo e 

a Terra de Santa Cruz. São Paulo: Companhia das Letras, 1986, p. 32. 



44 

 

Nota-se, portanto, que a religião católica se tornou indispensável para a manutenção do 

Estado absolutista e para a fundamentação da conquista e colonização da América, além de 

ampliar o número de fiéis e almas para os céus. Em linhas gerais, podemos afirmar que para a 

coexistência harmônica de ambos deveria existir uma relação de equilíbrio mútuo entre os 

colonizadores (entenda-se: Estado Português) e a Igreja. Nessa conjuntura, a Inquisição, que já 

exercia suas atividades na Península Ibérica, foi levada para o ultramar. O meio pelo qual se 

pôs em prática tal empreitada foi através da realização de Visitações, isto é, visitas de inspeção 

criadas pelo Conselho Geral do Santo Ofício com o intuito de inquirir o estado das consciências 

em relação à pureza da fé e dos costumes.77 É importante mencionar que as visitas não se 

caracterizaram por serem regulares, a oportunidade e/ou necessidade fazia (re)nascer uma 

Visitação. 

As primeiras ações inquisitoriais na América Portuguesa ocorreram antes mesmo das 

Visitações virem de fato para cá e após uma década de funcionamento na metrópole. A primeira 

vítima da Inquisição na colônia surgiu em 1546. Pero de Campos Tourinho, Donatário de Porto 

Seguro, foi preso acusado de não guardar os domingos e dias santos, além de auto proclamar-

se Rei e Papa de sua Capitania.78 Em 1560 e 1574 dois outros indivíduos foram vítimas da ação 

inquisitorial em terras brasileiras. Primeiramente, o francês Jean de Bolès desertor da França 

Antártica, efêmera colônia francesa instalada na baía de Guanabara, foi detido, após denúncias 

feitas por jesuítas, acusado de luteranismo. Após conseguir convencer os inquisidores de sua 

inocência, teve sua sentença anulada. Sabe-se que após sair de Portugal ele foi parar nas Índias 

Orientais, onde se envolveu novamente com a Inquisição e lá fora condenado e morto na 

fogueira.79 O segundo caso envolve o italiano Rafael Olivi, morador de Ilhéus, acusado de 

blasfemar contra a fé católica – segundo seus acusadores, ele blasfemava contra o ensinamento 

oficial da Igreja, duvidava de certos milagres e fazia “proposições heréticas” a símbolos 

católicos – e de possuir uma coleção de livros suspeitos. Afirmam que a coleção de Olivi pode 

ser considerada a primeira biblioteca leiga que se tem notícia na história do Brasil.80  

                                                           
77 SIQUEIRA, Sônia. A Inquisição Portuguesa e a Sociedade Colonial. São Paulo: Ática, 1978, p. 183. 
78 Sobre Pero do Campo Coutinho, ver BRITTO, Rossana Gomes. A saga de Pero do Campo Tourinho: o 

primeiro processo da Inquisição no Brasil. Petrópolis: Vozes, 2000.  
79 Sobre Jean de Bolès, ver BICALHO, Maria Fernanda Baptista. A França Antártica, o corso, a conquista e a 

"peçonha luterana". História, Franca, v. 27, n. 1, p. 29-50, 2008. Disponível em:  

<http://www.scielo.br/pdf/his/v27n1/a04v27n1.pdf>. Acesso em: 29 jul. 2018. 
80 Sobre Rafael Olivi, ver MOTT, Luiz. A Inquisição em Ilhéus. In MOTT, Luiz. Bahia – Inquisição e Sociedade. 

Salvador: EDUFBA, 2010, pp. 171-191. 

http://www.scielo.br/pdf/his/v27n1/a04v27n1.pdf


45 

 

Somente dezessete anos depois deste último caso, no dia 09 de junho de 1591, 

desembarcou na Bahia de Todos os Santos uma nau oriunda do reino, transportando o novo 

governador-geral, D. Francisco de Souza e com ele o Visitador do Santo Ofício às partes do 

Brasil, o licenciado Heitor Furtado de Mendonça, responsável por instaurar a Primeira Visitação 

na América Portuguesa.81 Apesar de ter chegado em junho, Heitor Furtado de Mendonça só deu 

início aos trabalhos inquisitoriais num domingo, dia 28 de julho, pois até este dia ele esteve no 

colégio da Companhia de Jesus recuperando-se de uma doença. As cerimônias para festejar a 

Inquisição duraram boa parte daquele dia e contou com a presença de representantes do povo, 

com a presença de funcionários das mais altas importâncias do governo português e da Igreja 

católica, tais como o Bispo e o Governador. 

Com muita pompa foram lidos o Édito de Fé, que informava aos presentes os desvios 

passíveis de castigo e os intimava a comparecer perante o visitador para dar conta das suas 

culpas e das alheias; e o Édito da Graça, que estabelecia um certo número de dias durante os 

quais os confitentes que se apresentassem por livre e espontânea vontade à Mesa seriam tratados 

com benevolência e não teriam os seus bens confiscados.82 Ao final da cerimônia, na porta da 

Catedral fora pregado o monitório, documento que reiterava essa convocação e especificava 

quais os delitos do conhecimento do Santo Ofício deveriam ser denunciados ou confessados: 

judaísmo, luteranismo, proposições heréticas, descrença nos artigos da fé, bigamia, feitiçaria e 

pacto com o demônio, leitura de livros proibidos, apostasia, leitura da Bíblia em língua 

vernácula, fornecimento de armas aos indígenas ou adoção dos costumes gentílicos. Vale 

mencionar que esse procedimento era praxe das visitações inquisitoriais e foi feito em todas as 

cidades visitadas pelos visitadores. 

Por meio de coações, censuras e roteiros de culpas, o visitador e seus funcionários 

conseguiram instalar um clima de tensão e receio na sociedade, o que provocou uma procura 

maciça à mesa inquisitorial. Somente na Bahia, durante a primeira Visitação, confessaram-se 

                                                           
81 Acompanhado licenciado chegaram também o notário Manoel Francisco e o meirinho Francisco de Gouveia. 

Sobre Heitor Furtado de Mendonça, ver ASSIS, Angelo Adriano Faria de. O Licenciado Heitor Furtado de 

Mendonça, inquisidor da Primeira Visitação do Tribunal do Santo Ofício ao Brasil. In: Anais do XXIII Simpósio 

Nacional de História - Guerra e Paz. Londrina, 2005. 
82 Segue a orientação do Regimento de 1552 sobre o édito de graça: “fará o Inquisidor ou Inquisidores publicar 

outro edito de graça dizendo nele que querendo começar mais com zelo de salvação das almas e misericórdia que 

com Rigor de Justiça dam e concedam tantos dias em que os quais todas as pessoas que se acharem culpadas no 

crime de heresia e apostasia e tiverem feito alguma cousa contra a nossa santa fé católica e lei evangélica venham 

manifestar seus heréticos errores inteiramente porque serão Recebidos com muita benignidade e não haverá pena 

corporal nem perderão os bens”. Cf. Regimento de 1552, Capítulo 7º. In: SIQUEIRA, Sônia Aparecida (ed.). 

Revista do Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro. Rio de Janeiro: Instituto Histórico e Geográfica 

Brasileiro, a. 157, n. 392, jul./set. 1996, p. 576. 



46 

 

cento e vinte e uma pessoas e cerca de trezentas foram denunciadas. Entre os crimes 

predominaram a blasfêmia, a distorção ou omissão de práticas litúrgicas, a sodomia, o judaísmo 

e as “gentilidades” – uma espécie de conversão às crenças e rituais dos índios. Tendo como 

base o livro Confissões de Pernambuco (1594-1595), editado por José Antônio Gonçalves de 

Mello,83 temos acesso ao depoimento de sessenta e duas pessoas, das quais quarenta e duas, 

eram cristãos-velhos, doze eram cristãos-novos e oito declararam não conhecer sua origem; e 

os delitos registrados são: blasfêmia, sodomia, bigamia, práticas judaizantes e luteranas.84 

Esta visitação às partes do Brasil era para ser, em tese, a primeira etapa de uma longa 

viagem que deveria percorrer os bispados de Cabo Verde, São Tomé e Brasil. Contudo, Heitor 

Furtado de Mendonça ficou aqui por um tempo maior que o previsto e após denúncias de 

arbitrariedades unidas ao alto custo em mantê-lo por aqui o Conselho Geral do Santo Ofício, 

em 1593, exigiu que o Licenciado finalizasse o quanto antes a sua diligencia e retornasse ao 

reino. A primeira visitação teve fim, portanto, em 1595. 

Os debates sobre as razões que influenciaram a vinda das visitações para o Brasil são 

complexos, diversos e não se esgotam. A historiografia brasileira responde a essa questão de 

formas diferentes. Estudiosos afirmam que a afluência de cristãos-novos na Colônia e as 

preocupações resultantes podem ter motivado o ocorrência da primeira visitação.85 Este 

raciocínio acompanha o Novinsky, pesquisadora influente no tocante a presença dos marranos 

no Brasil. Ela vincula a origem das visitações à ampla presença de comerciantes e senhores de 

engenho que praticavam o judaísmo na Bahia e que representavam uma ameaça ao sucesso da 

economia e religião católica na região.86 Sônia Siqueira levanta algumas hipóteses: a) o objetivo 

da Igreja era integrar o Novo Mundo ao universo cristão ocidental no intuito de investigar a fé 

dos colonos;87 b) as visitações seriam uma pesquisa de ortodoxia, ou seja, teriam intuito de 

investigar as relações que os marranos estavam desenvolvendo com os luteranos da Europa;88 

                                                           
83 MELLO, Jose Antônio Gonsalves de. Confissões de Pernambuco 1594-1595: primeira visitação do Santo 

Oficio as partes do Brasil. Recife, PE: UFPE, 1970. 
84 Ângela Maia destaca alguns números dessa pedagogia do medo instaurada pela Inquisição: 121 confissões na 

Bahia, 39 em Pernambuco, 14 em Itamaracá e 9 na Paraíba. No tocante as denúncias surgiram 212 na Bahia, 240 

em Pernambuco, 22 em Itamaracá e 16 na Paraíba. Cf. MAIA, Ângela Vieira. À Sombra do Medo. Rio de Janeiro: 

Fundação Biblioteca Nacional, 2003, p. 89 apud GOMES, Verônica de Jesus. A Inquisição e a Sodomia 

Religiosa: o pecado nefando em Portugal e na América Portuguesa, 2006. 80fl. Graduação (Monografia em 

História) – Universidade Veiga de Almeida, Rio de Janeiro, 2006, p. 14. 
85 PEREIRA, Ana Margarida Santos. Terceira Visitação do Santo Ofício às partes do Brasil. Capitanias do Sul, 

1627-1628. In: POLITEIA: História e Sociedade. Vitória da Conquista, vol. 1, n. 1, 2011, p. 40. 
86 NOVINSKY, Anita. Cristãos novos na Bahia: a Inquisição no Brasil. São Paulo: Perspectiva, 1992, p. 109-

111. 
87 SIQUEIRA, Sônia. A Inquisição Portuguesa e a Sociedade Colonial. São Paulo: Ática, 1978, p. 184-185. 
88 SIQUEIRA, Sônia. A Inquisição Portuguesa e a Sociedade Colonial. São Paulo: Ática, 1978, p. 184-186. 



47 

 

c) havia também, segunda ela, a possibilidade de que o intuito maior tenha sido um senso de 

responsabilidade da instituição para com a repressão e a prevenção da difusão das heresias, 

fazendo com isso uma análise de consciência dos colonos;89  e por fim, d) o que incomodou de 

fato a Coroa e a Inquisição foi a crescente imigração de cristãos-novos para a Colônia.90 Para 

Vainfas, a visitação foi motivada pela perseguição aos cristãos-novos, pelo desejo de expansão 

do catolicismo e investigação da fé.91 Já Bethencourt defende que as visitações não 

demonstravam nenhum interesse especial, além da integração das colônias mais importantes à 

Inquisição.92 Apesar de inúmeras interpretações acreditamos que nenhuma anula a outra, mas 

sim, complementam-se. Logo, é mais certo afirmar que razões econômicas, políticas e religiosas 

motivaram a primeira e as outras visitações. 

Além da visitação que abrangeu a Bahia, Pernambuco, Itamaracá e Paraíba, durando de 

1591 a 1595, o Brasil recebeu mais duas visitações do Santo Ofício.93 A segunda visitação do 

Santo Ofício ocorreu novamente na Bahia entre 1618 e 1621. Desta vez, o visitador Marcos 

Teixeira foi o licenciado à frente da nova empreitada. As motivações mostram-se complexas 

tais como a primeira visitação, no entanto, é possível notar neste momento um interesse maior 

por parte do reino em investigar e penalizar as heresias judaicas. A desconfiança dos 

Habsburgos, governantes de Portugal devido à União Ibérica e inimigos dos holandeses, de que 

os cristãos-novos, por suas ligações diretas ou indiretas com os judeus de Amsterdam, poderiam 

vir a auxiliar a temida invasão flamenga,94 mobilizou nesta visitação um interesse muito maior 

em perseguir e processar essa população. 

A última visitação do Santo Oficio às partes do Brasil aconteceu entre 1763 e 1769, 

abrangeu todo o Grão-Pará e ocorreu sob o comando do visitador Giraldo José de Abranches. 

Já tendo uma experiência com diligencias eclesiásticas – ele percorreu São Paulo e Mariana 

                                                           
89 SIQUEIRA, Sônia. A Inquisição Portuguesa e a Sociedade Colonial. São Paulo: Ática, 1978, p. 184-187. 
90 SIQUEIRA, Sônia. A Inquisição Portuguesa e a Sociedade Colonial. São Paulo: Ática, 1978, p. 184-188. 
91 VAINFAS, Ronaldo. Trópico dos Pecados: moral, sexualidade e Inquisição no Brasil. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2010, p. 281. 
92 BETHENCOURT, Francisco. História das inquisições – Portugal, Espanha e Itália: séculos XV-XIX. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2000, pp. 51-66. 
93 Tem-se conhecimento que os inquisidores planejaram enviar um visitador à Paraíba em 1619, mas ao que parece 

o plano não foi levado a diante. Sobre esse assunto, ver FEITLER, Bruno. Nas malhas da Inquisição: Igreja e 

Inquisição no Brasil: Nordeste, 1640-1750. São Paulo: Alameda; Phoebus, 2007; GORENSTEIN, Lina. A terceira 

visitação do Santo Ofício às partes do Brasil (século XVII). In FEITLER, Bruno; LIMA, Lana; VAINFAS, 

Ronaldo (Org.). A Inquisição em xeque: temas, controvérsias, estudos de caso. Rio de Janeiro: EdUERJ, 2006, 

p. 25-31; PEREIRA, Ana Margarida Santos. A Inquisição no Brasil: aspectos da sua atuação nas Capitanias do 

Sul: de meados do séc. XVI ao início do séc. XVIII. Coimbra: Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra, 

2006, p. 114-115. 
94 VAINFAS, Ronaldo. Verbete: “Visitações do Santo Ofício”. Dicionário do Brasil Colonial (1500 – 1808). Rio 

de Janeiro: Objetiva, 2000, p. 588. 



48 

 

antes de ir para o Norte – Abranches foi nomeado para auxiliar a administração pombalina e 

conhecer o povo e as terras do Pará. No entanto, ele não obteve grandes êxitos, haja vista que 

as atividades as quais fora incumbido demandaram um tempo que ele não conseguiu administrar 

bem. 

É preciso destacar que o contexto histórico em que se insere esta visitação é o governo de 

Marquês de Pombal na metrópole. Isto pode ajudar a entender as razões que expliquem a 

existência de uma visitação ao Brasil após mais de século sem o envio de uma comitiva oficial 

do Santo Ofício – deve-se levar em consideração que a ausência de uma visitação não 

inviabiliza a funcionalidade da instituição haja vista que existiam os bispos, os familiares e os 

comissários que estavam sempre na ativa.95 José Roberto do Amaral Lapa, pioneiro nos estudos 

da visitação a região Norte, apontou algumas explicações possíveis para a visitação. São elas: 

a) instrumento para atemorizar e controlar a prosperidade dos cristãos-novos; b) periódico e 

rotineiro revigoramento da fé; c) repreensão ao relaxamento do clero e da população; d) 

sondagem do subconsciente da sociedade colonial.96 Vainfas chama esta visitação de 

“extemporânea” e argumenta:  

1) a Inquisição portuguesa havia muito abandonara esse expediente em todos 

os domínios lusitanos quando enviou o visitador ao Pará; 2) a máquina 

inquisitorial era, então, uma pálida lembrança da poderosa instituição que fora 

até o início do século XVIII – “diluiu-se” no Estado reformado do marquês de 

Pombal, e ficou limitadíssima em suas funções; 3) a razão de ser do Santo 

ofício, isto é, a distinção entre cristãos-velhos e novos, estava em vias de 

desaparecer – o que ocorreria em 1773.97 

 

Se nos propusermos a fazer um balanço das visitas inquisitoriais no tocante aos delitos 

morais, setor que se encontra o nosso objeto de estudo nesta monografia, notaremos que não 

                                                           
95 Vainfas corrobora conosco e acrescenta: “[...] o quase total desaparecimento das visitas inquisitoriais ao Brasil 

na segunda metade do século XVII não significou, contudo, [um] decréscimo das atividades do Santo Ofício na 

Colônia, nem foi fenômeno exclusivamente colonial. [...] Em Portugal e nas ilhas se interromperam 

definitivamente as visitas desse gênero após 1637, o que [...], resultou parcialmente do estado de guerra vivido 

pelo Reino na sequência da Restauração até 1660 e dos encargos crescentes que tais visitas representavam numa 

conjuntura financeira difícil. E [...] na segunda metade do século XVIII encontrava-se consolidada ‘a rede de 

comissários e familiares’ do Santo Ofício no país de sorte que as visitas inquisitoriais torna-se-iam cada vez mais 

dispensáveis”. Cf. VAINFAS, Ronaldo. Trópico dos Pecados: moral, sexualidade e Inquisição no Brasil. Rio de 

Janeiro: Civilização Brasileira, 2010, p. 284. 
96 LAPA, José Roberto do Amaral. A visita oculta. In: Livro da Visitação do Santo Ofício da Inquisição ao 

Estado do Grão-Pará. 1763–1769. Apresentação de José Roberto do Amaral Lapa. Petrópolis: Vozes, 1978. p. 

26-27. Ver a explicação sobre cada tópico elencado por Amaral Lapa e tantas outras razões levantadas por outros 

historiadores em MATTOS, Yllan de. Uma visitação fora de seu tempo? O Santo Ofício no Grão-Pará pombalino 

(1750-1774) In: Daniela Buono Calainho. (Org.). Caminhos da intolerância do mundo ibérico do Antigo 

Regime. 1 ed. Rio de Janeiro: Contra-capa, 2013, pp. 3-5. 
97 VAINFAS, Ronaldo. Trópico dos Pecados: moral, sexualidade e Inquisição no Brasil. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2010, p. 304. 



49 

 

houve uma eficiência por completo nos trabalhos dos inquisidores. A repressão às moralidades 

e aos atos heréticos foi limitada. Até mesmo no século XVII, época de maior intolerância moral 

tanto por parte dos católicos como dos protestantes, o retrato de “impunidade” é notável. 

Com relação a primeira visitação, é possível perceber que o número de acusados foi muito 

maior que o de processados. A informalidade com que o licenciado Heitor Furtado tratou alguns 

casos, ora obedecendo a práxis inquisitorial, ora seguindo critérios pessoais, e além disso, o 

fato de muitos acusados serem ausentes, fugidos ou até mesmo falecidos, ao passo que outros 

sofriam denúncias singulares, genéricas e imprecisas tornou essa primeira diligência não muito 

perigosa para os nossos colonos. Com ínfimos números sobre sodomitas e bígamos – os quais 

citaremos nos capítulos a frente –, a obsessão do visitador se deu com os fornicários – aqueles 

que iam de encontro ao sexto mandamento defendendo a fornicação – os quais de 38 acusados, 

19 foram processados; e com os “casadouros” – os que questionavam o celibato defendendo o 

matrimonio -, em que 18 pessoas foram processadas contra 37 nomes apurados.98  

No tocante a segunda visitação, temos um visitador, o Marcos Teixeira, mais burocrático 

e fiel as orientações do Santos Ofício, porém um pouco tolerante com os delitos morais. Embora 

tenha indiciado 40 pessoas, envolvidas nos mais variados tipos de imoralidades, nenhuma delas 

foi presa.99 A visitação de Teixeira parece estar exclusivamente focada em deter os judaizantes, 

pois, segundo a Coroa portuguesa tinha motivos de sobra para intensificar a caçada a essa 

parcela da população. 

Em relação a terceira visitação, a do Grão-Pará, chega a ser explícito o desdém do 

visitador Geraldo José para com os pecados carnais e morais. Ele reuniu somente três confissões 

de sodomia imperfeita e uma nefanda e coletou o nome de cinco indivíduos acusados de 

bigamia. A repressão a esses casos foi praticamente irrelevante. O alvo principal do visitador 

foi localizar e punir aqueles que faziam uso de magias eróticas e orações amorosas.100  

Observando numa perspectiva maior, podemos refletir sobre números gerais. De acordo 

com José Veiga Torres, entre 1580 e 1820, o Tribunal de Lisboa sentenciou 25.389 pessoas.101 

                                                           
98 Os dados foram coletados pelo Ronaldo Vainfas. Ver detalhes em VAINFAS, Ronaldo. Trópico dos Pecados: 

moral, sexualidade e Inquisição no Brasil. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2010, p. 369-370. 
99 Dados também informados por VAINFAS, Ronaldo. Trópico dos Pecados: moral, sexualidade e Inquisição no 

Brasil. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2010, p. 370. 
100 Tais informações estão contidas em VAINFAS, Ronaldo. Trópico dos Pecados: moral, sexualidade e 

Inquisição no Brasil. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2010, pp. 371-372. 
101 TORRES, José Veiga. Da repressão religiosa para a promoção social: a Inquisição como instância legitimadora 

da promoção social da burguesia mercantil. In: Revista Crítica de Ciências Sociais. n. 40. Coimbra, out. 1994, 

p. 135. 



50 

 

Já conforme o levantamento feito por Novinsky acerca dos prisioneiros no Brasil 1.076 é o 

números de pessoas presas pela Inquisição.102 No entanto, tais dados necessitam de algumas 

relativizações. Torres, em seu levantamento, não menciona nenhuma sentença emitida a partir 

de 1771 até 1820, porém, já se tem conhecimento de sentenciados inseridos nesse período. É o 

caso de Clemente José dos Santos, que foi sentenciado em 1795 por ter praticado bigamia103 e 

foi estudado por Lucas Maxmiliano Monteiro em sua dissertação de mestrado.104 Já no 

levantamento feito por Novinsky, ela não contabilizou processos que ocorreram na região Sul 

do Brasil. São exemplos: os bígamos José de Saldanha,105 Manuel da Silva106 e o já citado 

Clemente José dos Santos.107 Além desses, não constam também os processos das testemunhas 

do caso de Manuel da Silva: Manuel Cristóvão108 e Noutel Seco109, que aos olhos da Igreja 

fizeram falso testemunho e desrespeitaram o sacramento do matrimônio, assim como o processo 

do inglês Manuel, acusado de feitiçaria.110 

                                                           
102 NOVINSKY, Anita. Inquisição: prisioneiros do Brasil. Rio de Janeiro: Expressão e Cultura, 2002, p. 25. 
103 Arquivo Nacional da Torre do Tombo, Inquisição de Lisboa. Processo de Clemente José dos Santos. 1795, 

proc. 6258. A partir das próximas referências, utilizaremos a abreviação adequada para a instituição. 
104 MONTEIRO, Lucas Maxmiliano. A Inquisição não está aqui: a presença do Tribunal do Santo Ofício no 

extremo-sul da América Portuguesa (1680-1821). 2011. 219f. Dissertação (Mestrado em História) – Universidade 

Federal do Rio Grande do Sul, Porto de Alegre, 2011. 
105 ANTT, Inquisição de Lisboa. Processo de José de Saldanha. 1805, proc. 7050. 
106 ANTT, Inquisição de Lisboa. Processo de Manuel da Silva. 1687, proc. 3647. 
107 ANTT, Inquisição de Lisboa. Processo de Clemente José dos Santos. 1795, proc. 6258. 
108 ANTT, Inquisição de Lisboa. Processo de Manuel Cristóvão. 1692, proc. 3653. 
109 ANTT, Inquisição de Lisboa. Processo de Noutel Seco. 1692, proc. 3662. 
110ANTT, Inquisição de Lisboa. Processo de Manuel. 1751, proc. 8547. Vale salientar que os personagens e 

processos mencionados foram todos estudados por Lucas Maxmiliano Monteiro. Para mais detalhes acerca de cada 

caso, ver: MONTEIRO, Lucas Maxmiliano. A Inquisição não está aqui: a presença do Tribunal do Santo Ofício 

no extremo-sul da América Portuguesa (1680-1821). 2011. 219f. Dissertação (Mestrado em História) – 

Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto de Alegre, 2011. 



51 

 

Abaixo segue uma análise mais detalhadas dos números levantados por Torres e 

Novinsky: 

GRÁFICO 1 – Relação de sentenciados pelo Tribunal de Lisboa 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

GRÁFICO 2 – Relação de presos pelo Tribunal de Lisboa 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Comparando os dados de Torres e Novinsky, chegamos ao seguinte cenário: de acordo 

com o primeiro, o número de sentenciados pelo tribunal lisboeta foi maior no século XVII – 

16.120 pessoas sentenciadas –, no que se refere aos enviados aos cárceres de Lisboa no mesmo 

período o número é de 87 presos. No tocante, ao maior número de pessoas pressas no Brasil, o 

século XVIII desponta como o período de maior encarceramento. Novinsky nos mostra que 

FONTE: NOVINSKY, Anita. Inquisição: prisioneiros do 

Brasil. Rio de Janeiro: Expressão e Cultura, 2002, p. 28. 

223

87

555

107

2

Número de Presos

Século XVI

Século XVII

1ª metade do século XVIII

2ª metade do século XVIII

Século XIX

3063

16120
5411

795

Número de Presos

Século XVI

Século XVII

1ª metade do século XVIII

2ª metade do século XVIII

FONTE: TORRES, José Veiga. Da repressão religiosa para a 

promoção social: a Inquisição como instância legitimadora da 

promoção social da burguesia mercantil. In: Revista Crítica de 

Ciências Sociais. n. 40. Coimbra, out. 1994, p. 135. 



52 

 

houveram 662 presos no Brasil, enquanto Torres localiza 6.206 sentenças em Lisboa no mesmo 

período.  

No que concerne a relação de sentenciados pelo Tribunal de Lisboa (Gráfico 1), vale notar 

a redução de processos inquisitoriais já na segunda metade do século XVIII. Tal diminuição 

aconteceu devido à mudança de foco inquisitorial na época, isto é, o Santo Ofício preocupou-

se mais com a promoção social baseada no prestígio da pureza do sangue do que no da repressão 

religiosa. Além disso, vale lembrar que nesta época ocorreu a terceira visitação às terras 

brasileiras, já sob a administração de Pombal, que pôs fim a distinção entre cristãos-velhos e 

cristãos-novos, diminuindo significativamente os casos no tocante a tal seara – que outrora fora 

a principal razão para a existência de tais diligências. 

Se formos observar os dados acerca dos presos na América Portuguesa (Gráfico 2), nota-

se a relevância do século XVIII no que concerne ao número de encarcerados, como 

mencionamos anteriormente. Do total de 1.076 pessoas, 662 prisões ocorreram neste período, 

algo em torno de 61% do total. É pertinente explicar que os números do século XVIII, 

principalmente em sua primeira metade, mostram-se tão significativos devido à presença 

inquisitorial na região das minas, local que passava por um processo de ocupação maciça por 

aqueles que iam em busca de ouro e pedras preciosas de toda sorte. 

Além dos dados apresentados, nos é importante também atentar para dados voltados aos 

erros morais no Brasil. O gráfico abaixo foi feito por Ronaldo Vainfas:  

GRÁFICO 3 – Homens e Mulheres processados por erros morais no Brasil (XVI-XVIII) 

 

 

 

 

 

 

 

 

92

42

19 17
13

7
0 1

0

10

20

30

40

50

60

70

80

90

100

Bigamia Sodomia
perfeita e
imperfeita

Defesa da
fornicação

Crítica ao
cibato religioso

Homens Mulheres

FONTE: VAINFAS, Ronaldo. Trópico dos Pecados: moral, 

sexualidade e Inquisição no Brasil. Rio de Janeiro: Civilização 

Brasileira, 2010, p. 424 



53 

 

Como é possível perceber, as maiores vítimas da Inquisição foram os homens e os maiores 

delitos processados foram a bigamia e sodomia, crimes analisados neste trabalho. A perseguição 

àqueles que desrespeitavam o sacramento do matrimônio foi ferrenho, assim como os 

desviantes sexuais. Podemos inferir que o número quase inexpressivo de mulheres processadas 

pela Inquisição por erros morais se deu em razão dos pensamentos machistas que exerciam forte 

influência sobre todas as sociedades, além de inúmeras dificuldades. Por mais que nas terras 

brasileiras pudesse haver, ao menos, mais chances de praticar qualquer delito, pensemos, por 

exemplo, que era muito mais complicado para uma mulher ter uma relação sodomita com outra. 

Obviamente, não foi impossível – como veremos mais à frente –, mas a dificuldade, devido a 

inúmeros fatores, é incontestável. 

À guisa de conclusão, é mister destacar que apesar do desejo de Felipe III, quando esteve 

no comando da União Ibérica, o Brasil nunca possuiu um tribunal do Santo Ofício. Uma das 

inúmeras razões para o impedimento da instalação do aparato jurídico no Brasil foram os altos 

custos que demandariam para a criação e manutenção de um Tribunal em nossas terras. Toda a 

América portuguesa, assim como os territórios portugueses banhados pelo Atlântico e as praças 

do norte da África permaneceram sob a jurisdição do Tribunal da Inquisição de Lisboa. Por 

outro lado, a inexistência de tal aparato não ocorreu nos territórios portugueses da Ásia e da 

África oriental – estes sob o comando do Tribunal de Goa, fundado em 1560. Tal aparelhagem 

jurídica se fez presente também na América espanhola, onde existiram três tribunais 

inquisitoriais: um no México (1571), um em Lima (1570) e outro em Cartagena das Índias 

(1610), hoje Colômbia. 

  



54 

 

CAPÍTULO 02 

A BIGAMIA NAS MALHAS DA INQUISIÇÃO 

 

Assim como tudo o que é humano, o casamento também tem a sua história – e desde o 

princípio está ligado a alguma seita, crença ou religião. No Cristianismo, a valorização do 

casamento é explícita. Esta no Evangelho de São Mateus: “assim, já não são dois, mas uma só 

carne. Portanto, não separe o que Deus uniu”.111 Paulo, por sua vez, pregava: “a mulher não 

pode dispor de seu corpo: ele pertence ao seu marido. E da mesma forma o marido não pode 

dispor do seu corpo: ele pertence à sua esposa”.112 Séculos depois eis a definição que o Concílio 

de Trento, conjunto as reformas católicas realizadas no século XVI, deu ao matrimônio: “Já és 

osso de meus ossos, carne de minhas carnes: assim, deixará o homem seu pai e sua mãe e se 

unirá a sua mulher e serão os dois um só corpo”.113  

É notório a relevância que o matrimônio tem dentro do mundo eclesiástico católico, haja 

vista a distância temporal dos discursos apresentados acima. Logo, monogamia estrita e 

indissolubilidade formavam, assim, o corpo institucional do modelo cristão do casamento, ao 

contrário do concubinato e do divórcio tão frequentes em inúmeras sociedades. Na primeira 

parte deste capítulo, é sobre o histórico do casamento no escopo eclesiástico cristão que vamos 

nos ater. Explicaremos como ele se transformou de um ritual popular, leigo ou meramente 

patrimonial entre nobres, para um sacramento imerso a uma sagrada liturgia. 

Após esse introito histórico, iremos nos ater numa discussão sobre a bigamia. O delito 

moral que pertencia à justiça civil e episcopal, foi a partir do século XVI, um dos objetos de 

perseguição da justiça inquisitorial. Casar-se duas vezes ou mais sendo o primeiro cônjuge vivo, 

além de ser crime passível de pena de morte, era grave ofensa à Igreja Católica, por essas 

pessoas “sentirem mal do sacramento” e por serem “suspeitos na fé”. Era um pecado condenado 

social e religiosamente. Dentro desse cenário, relataremos, por fim, algumas histórias de 

bígamos que estiveram em nossas terras e as consequências que eles sofreram por casaram-se 

mais de uma vez.  

  

                                                           
111 Evangelho segundo São Mateus, capítulo 19, versículo 6. In: Bíblia Sagrada. Revisada por Frei João Pedreira 

de Castro. São Paulo: Editora Ave Maria, 2005, p. 1307. 
112 Primeira epístola aos coríntios, capítulo 7, versículos 1-2, In: Bíblia Sagrada. Revisada por Frei João Pedreira 

de Castro. São Paulo: Editora Ave Maria, 2005, p. 1470. 
113 O Sacrossanto e Ecumênico Concílio de Trento. Sessão XXIV, Doutrina do Sacramento do Matrimônio. 

Disponível em: <http://agnusdei.50webs.com/trento29.htm>. Acesso em 24 set. 2018. 

http://agnusdei.50webs.com/trento29.htm


55 

 

2.1 Origens do casamento no ocidente cristão 

Se alguém disser que o Matrimônio não é verdadeiro 

e propriamente um dos sete Sacramentos da 

lei Evangélica, instituído por Cristo nosso Senhor, 

porém, inventado pelos homens na Igreja,  

e que não confere a graça, seja excomungado 

Cânone 1 do Sacramento do Matrimônio 

Ao final do Império Romano no século V e com a união de suas tradições e costumes 

com os dos povos germânicos, o casamento caracterizou-se como uma prática social crescente 

tanto entre as classes mais abastadas como entre os populares.114 O apreço pelo vínculo conjugal 

era notável. Consoante Vainfas, “variando regionalmente segundo as tradições e as culturas dos 

povos europeus, os ritos matrimoniais estavam atrelados a valores de linhagem, transmissão de 

títulos e heranças, formação de alianças políticas e reforço de solidariedades comunais”.115 Por 

isso, o direito ao casamento nas grandes famílias era restrito a um dos filhos, aos demais 

cabendo a careira eclesiástica ou o estabelecimento de uniões temporárias.  

Paralelo a esse cenário, a postura da Igreja foi priorizar a virgindade e a continência como 

valores primordiais. Entre as fontes básicas dessa pregação encontram-se as recomendações de 

Paulo aos coríntios: “que os solteiros permanecessem celibatários” (I Cor., VII, 8); “que as 

viúvas se mantivessem castas” (id., VII, 39-40); e “que as solteiras ficassem virgens” (id., VII, 

38).116 No tocante ao casamento, a instituição esteve à margem, tratando-o como uma união 

profana e restringindo os padres ao modesto papel de oferecer a benção na porta do quarto dos 

noivos. Tomando como base as epístolas Paulinas, o casamento era visto apenas como uma 

solução ou alternativa para a fornicação e para aqueles que não conseguissem viver em uma 

condição superior do celibato, ou seja, um “mal menor”. Escreve São Paulo na I Epístola aos 

Coríntios capítulo 7, versículos 1-2: “[...] Penso que seria bom ao homem não tocar mulher 

alguma. Todavia, considerando o perigo da incontinência, cada um tenha sua mulher, e cada 

mulher tenha seu marido”.117 

                                                           
114 Isabel Braga destaca que, devido essa mescla cultural, até o século XI o casamento poderia ser celebrado de 

duas formas: por meio do rito romano (em que ocorria uma bênção durante a missa) e do rito visigótico ou gaulês 

(em que a bênção ocorria no quarto nupcial). BRAGA, Isabel M. R. Mendes Drumond. A bigamia em Portugal 

na época moderna: Sentir mal do sacramento do matrimônio?. Lisboa: Hugin Editores, 2003, p. 19. 
115 VAINFAS, Ronaldo. Trópico dos Pecados: moral, sexualidade e Inquisição no Brasil. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2010, 35. 
116 VAINFAS, Ronaldo. Casamento, amor e desejo no Ocidente Cristão. Série Princípios. São Paulo: Ática, 

1986, p. 7. 
117 Primeira epístola aos coríntios, capítulo 7, versículos 1-2, In: Bíblia Sagrada. Revisada por Frei João Pedreira 

de Castro. São Paulo: Editora Ave Maria, 2005, p. 1470. 



56 

 

Aproveitando-se das transformações políticas pelas quais a Europa estava passando – 

como a desagregação do Império Carolíngio no século IX – a Igreja procurou ser mais atuante 

em relação aos casamentos das famílias reais e dos nobres. Chegou a fixar princípios e normas 

acerca da união conjugal, tais como: a valorização da descendência, a proibição dos maridos 

terem concubinas, o ato carnal visando a procriação e não o prazer, entre outras.118 Contudo, a 

disseminação do casamento foi repleta de inúmeros conflitos entre a nobreza e a Igreja Católica. 

Para os cavaleiros, a escolha do noivo ou da noiva deveria seguir interesses patrimoniais e 

políticos, enquanto os teólogos defendiam que a escolha deveria ser pessoal, espontânea e 

individual. Ao tornar o parentesco consanguíneo (primos de até sétimo grau não poderiam se 

casar) ou espiritual (padrinhos ou madrinhas não poderiam se casar com afilhados) um 

impeditivo para a realização do casamento, a Igreja colecionou inúmeros conflitos com a 

nobreza europeia que rejeitava a ideia de que o parentesco fosse um obstáculo ao matrimônio. 

Apesar da instituição alertar que a desobediência a esse impedimento implicava no pecado do 

incesto, justificando a anulação do casamento e até a excomunhão, os embates entre ambos 

setores sociais foram inevitáveis.  

Entretanto, entre os próprios teólogos não houve inicialmente um consenso sobre a 

natureza do casamento. Logo, o estabelecimento do matrimônio como instituição sacramental 

custou a acontecer. Jacques Le Goff nos relata esse conflito interno: 

Os defensores do matrimônio dos clérigos (os nicolaístas) argumentavam que 

a continência era uma graça, e que não poderia ser imposta sem risco aos 

homens cuja compleição demandava uma purgação periódica [...] Os mais 

radicais desejavam purificar o mundo, subjugar o reino do mal e, portanto, 

recusavam o casamento, condenavam a procriação e chegavam até a rejeitar 

todo alimento produzido pelo ato sexual.119 

 

A relação conflituosa só existia dentro Igreja Católica porque os críticos mencionados 

divergiam publicamente dos gregorianos, defensores da incontinência dos clérigos e a 

santificação do casamento. Após inúmeras discussões, acabou prevalecendo os teólogos a favor 

do casamento. Tais teólogos defendiam um forte vínculo do casamento com a procriação, a 

exemplo do canonista Graciano e o teólogo e cardeal Hugo de Saint-Victor que, no século XII, 

defendiam a união carnal como necessária para o casamento. Outra figura essencial durante 

esse processo foi Santo Agostinho. O bispo de Hipona defendia que o casamento enquanto 

                                                           
118 Para verificar outras normas, ver VAINFAS, Ronaldo. Casamento, amor e desejo no Ocidente Cristão. Série 

Princípios. São Paulo: Ática, 1986, p. 29. 
119 LE GOFF, Jacques; SCHMITT, Jean-Claude; FRANCO JR., Hilário. Dicionário temático do ocidente 

medieval. v. 2. Bauru: EDUSC, 2006, p. 481. 



57 

 

busca do prazer carnal, enquanto espaço de manifestação do desejo era, sem dúvida, um mal, 

mas enquanto fonte de procriação, à qual deveria subordina-se integralmente o ato carnal, 

constituía-se em um bem.120 Enquanto alguns argumentavam que havia uma dívida carnal entre 

marido e mulher, outros elevaram a união marido e esposa à categoria de símbolo do enlace 

entre Cristo e a Igreja.121  

Quem, no entanto, pela primeira vez inseriu o casamento no rol dos sacramentos foi o 

filósofo escolástico Pedro Lombardo (1100-1160), ainda no século XII nas suas Sentenças. A 

partir de então, a desponsatio converteu-se no símbolo da união espiritual entre Cristo e a Igreja 

e o enlace do casal em signo de união corporal – tal como disse São Mateus, citado no início 

deste capitulo. Com isso, a ideia de divórcio e da contração de um novo casamento passou a ser 

interpretada como adultério ou bigamia e se tornou oficialmente proibida. No século XIII, 

Tomás de Aquino, outra figura importante na consolidação do sacramento do matrimônio, 

afirmou, através de sua Suma Teológica, que mesmo não consumado, o matrimônio era um 

sacramento, porém as relações carnais o tornavam indissolúvel. 

Os tempos haviam mudado: o casamento tinha se tornado monogâmico e um vínculo 

matrimonial indissolúvel, sendo o “pecado da carne” elemento essencial para tal fim.  

Após adquirir uma sistematização, um caráter litúrgico – visando normatizar a celebração 

e o compromisso do casal com as exigências cristãs –, o casamento foi conquistando cada vez 

mais espaço dentro da Eclésia e logrou cada vez mais apoio dentro da instituição. A princípio, 

as decisões tomadas pela Igreja Católica nos séculos XII e XIII não anularam as normas 

comunitárias e os ritos tradicionais que, de alto a baixo na escala social, regulavam casamentos 

e uniões conjugais no Ocidente cristão. Jean Gaudemet, ao tratar sobre as transformações na 

configuração do matrimônio no ocidente, afirma que a normatização estabelecida no século XII 

pelo Concílio de Verona (1184), não negava a validade de outras formas tradicionais de 

casamento, e nem mesmo delimitou de forma estanque o sentido e valor do sacramento.122 

Sendo assim, a intervenção eclesiástica, a priori, se adaptou aos costumes de cada lugar. 

                                                           
120 VAINFAS, Ronaldo. Casamento, amor e desejo no Ocidente Cristão. Série Princípios. São Paulo: Ática, 

1986, p. 13. 
121 Um argumento que pudesse justificar tal relação está em Efésios 5, 25: “Maridos, amai as vossas mulheres, 

como Cristo amou a Igreja e se entregou por ela”. Epístola aos Efésios 5, 25. In: Bíblia Sagrada. Revisada por 

Frei João Pedreira de Castro. São Paulo: Editora Ave Maria, 2005, p. 1502 
122 GAUDEMET, Jean. Le mariage en Occident – Les Moeurs et le Droit. Paris: Les Éditions Du Cerf, 1987, p. 

188-191 apud MACHADO, Emily J. Mulheres Inquietas: bigamia feminina no Atlântico Português (séculos 

XVI-XIX). 2016. 227 fl. Dissertação (Mestrado em História) – Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2016, p. 

24. 



58 

 

Raffaella Sarti afirma que os ritos matrimoniais variavam de uma parte a outra da Europa e nem 

sempre estavam ligados a um evento pontual, podendo o processo de casar-se durar até mesmo 

semanas. Além disso, ela aponta que, nas tradições populares europeias, o reconhecimento 

social do casal enquanto marido e mulher era central e isto implicava tanto numa multiplicidade 

de comportamentos sexuais permitidos quanto em concepções distintas sobre em que momento 

um casamento era considerado consumado.123 

Foi durante os séculos XIII-XV que as intervenções da Igreja em relação às formas de 

casar estabeleceram-se de maneira mais firme. A Reforma Gregoriana, ocorrida entre 1050 e 

1215, foi um empreendimento importante para tal. Com o projeto de construção da supremacia 

eclesiástica no Ocidente, o matrimônio cresceu vertiginosamente dentro da Igreja. Junto a isso, 

estabeleceu-se a supressão absoluta do casamento de padres: o celibato. Como bem destaca 

Vainfas: 

Era esta uma formula de compromisso com a doutrina – particularmente com 

a moral apostólica e o seu ideal de castidade – e, também, um instrumento de 

poder na medida em que transferia o matrimônio para a chancela da Igreja. 

[...] Ao clero, homens do mundo espiritual, deveria caber a castidade e o 

poder. Aos leigos, homens do mundo profano, caberia o matrimônio e a 

obediência.124 

 

Entretanto, mesmo diante desse cenário, o qual a Igreja já tinha regras explícitas para a 

realização do casamento, ainda na Era Moderna, os “casamentos clandestinos”, ou seja, 

casamentos por contrato, e os “casamentos costumeiros”, nos quais a chancela eclesiástica era, 

no máximo, um rito entre vários, continuavam vigentes. Instituídos através do acordo entre duas 

famílias, os casamentos obtidos nos moldes clandestinos foram considerados válidos. Todavia, 

apesar de válidos, esses modelos de casamento não eram considerados legítimos, pois não 

contavam com a aprovação da Igreja e do Estado, podendo acarretar penalidades espirituais 

atribuídas pelos párocos locais e admoestações para que o casal regularizasse a união.125 

O ponto de virada nesta matéria foi o Concílio de Trento (1545-1563). Os eclesiásticos 

adotaram a tendência ligada a Santo Agostinho, definindo o matrimônio como um vínculo que 

                                                           
123 SARTI, Raffaella. Casa e família: Habitar, comer e vestir na Europa Moderna. Lisboa. Editorial Estampa, 

2001, p. 39-42 apud MACHADO, Emily J. Mulheres Inquietas: bigamia feminina no Atlântico Português 

(séculos XVI-XIX). 2016. 227 fl. Dissertação (Mestrado em História) – Universidade Federal da Bahia, Salvador, 

2016, p. 25. 
124 VAINFAS, Ronaldo. Casamento, amor e desejo no Ocidente Cristão. Série Princípios. São Paulo: Ática, 

1986, p. 34. 
125 BRAGA, Isabel M. R. Mendes Drumond. A bigamia em Portugal na época moderna: Sentir mal do 

sacramento do matrimônio?. Lisboa: Hugin Editores, 2003, p. 21-22.   



59 

 

deveria remediar a lascívia humana, um bem capaz de conferir a graça divina, ainda que fosse 

um bem de menor valor que a castidade. A liturgia matrimonial foi fixada: o consentimento 

mútuo, a celebração da união por meio de um clérigo, a presença de testemunhas, o anúncio da 

intenção de casamento dos noivos durante três domingos na paróquia local – a fim de que as 

pessoas acusassem se havia algum impedimento para a realização da união evitando, por 

exemplo, a bigamia –, a verificação quanto aos impeditivos referentes ao parentesco de até 

quarto grau e uma extensa e detalhada regulamentação sobre as relações sexuais dentro do 

casamento – que tinham como único e exclusivo fim a procriação. Eis a caracterização da 

indissolubilidade do casamento que o concílio, através da Doutrina do Sacramento do 

Matrimônio, fez: 

O primeiro Pai da linhagem humana declarou, inspirado pelo Espírito Santo, 

que o vínculo do matrimônio é perpétuo e indissolúvel, quando disse: "Já és 

osso de meus ossos, carne de minhas carnes: assim, deixará o homem seu pai 

e sua mãe e se unirá a sua mulher e serão os dois um só corpo". Ainda mais 

abertamente ensinou Cristo nosso Senhor que se unem e se juntam com este 

vínculo duas pessoas, apenas quando aquelas últimas palavras são proferidas 

como se fossem pronunciadas por Deus, disse: "E assim já não são dois, mas 

apenas uma carne"; e imediatamente confirmou a segurança deste vínculo 

(declarada muito tempo antes, por Adão) com estas palavras: "pois o que Deus 

uniu, não separe o homem". O próprio Cristo, autor que estabeleceu e levou à 

sua perfeição os veneráveis Sacramentos, nos brindou com sua posição, a 

graça com que haveria de ser aperfeiçoado aquele amor natural, confirmar sua 

indissolubilidade e santificar os consortes.126 

 

Logo, através do recebimento por palavras de presente em frente ao pároco e da 

consumação por meio da relação sexual, os nubentes uniam-se de forma indissolúvel, da mesma 

maneira que se uniam de modo inseparável Cristo e a Igreja. Como afirma Emily Machado, 

“rito institucionalizado, que como tal deveria ser celebrado in facie ecclesiae, o casamento se 

consolidou como evento pontual e que deveria ter o dia de celebração registrado no livro de 

casamentos da paróquia”.127 

O que mudou significativamente no pós-Trento foi a obrigação indiscutível de cumprir 

as normas para que o casamento fosse reconhecido como válido e legítimo diante de Deus e do 

rei. De forma positiva, as decisões tridentinas de regulação do matrimônio teriam levado a uma 

redução drástica dos problemas relacionados às causas matrimoniais que chegavam 

constantemente aos tribunais episcopais, relacionados principalmente aos casamentos 

                                                           
126 O Sacrossanto e Ecumênico Concílio de Trento. Sessão XXIV, Doutrina do Sacramento do Matrimônio. 

Disponível em: <http://agnusdei.50webs.com/trento29.htm>. Acesso em 24 set. 2018. 
127 MACHADO, Emily J. Mulheres Inquietas: bigamia feminina no Atlântico Português (séculos XVI-XIX). 

2016. 227 fl. Dissertação (Mestrado em História) – Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2016, p. 27. 

http://agnusdei.50webs.com/trento29.htm


60 

 

clandestinos. Podemos dizer então, que percebe-se uma valorização e preocupação maior em 

relação ao matrimônio eclesiástico. Por outro lado, essas decisões desencadearam uma nova 

relação conflituosa entre Igreja e algumas famílias, consequência do lento processo de 

assimilação da nova doutrina por algumas sociedades, o que justificava os processos de causas 

matrimoniais e delitos relacionados ao matrimônio, como a bigamia, o concubinato e os 

adultérios. 

A Igreja Tridentina conseguiu legitimar e tornar oficial a consagração matrimonial pelo 

rito católico nas sociedades do Antigo Regime. Também se preocupou intensamente em 

controlar toda vida e conduta moral e sexual dessa população, e em estabelecer princípios claros 

nas relações conjugais e nos contratos matrimoniais. O âmbito do que era ou não uma união 

amorosa legítima foi posto sob a autoridade da Igreja, baseado num modelo único, e 

pretensamente, universal. Em outras palavras, o discurso católico buscou regular até mesmo as 

práticas sexuais.128 

Com a superação das hesitações que dividiam os teólogos e com o apoio dos soberanos 

que, interessados em concentrar o poder monárquico percebiam na disciplina moral implícita 

ao casamento uma possibilidade de assegurar a disciplina política dos súditos, o matrimônio foi 

elevado à condição de sacramento. Sendo assim, o matrimônio eclesiástico se estabeleceu e 

com muita dificuldade, a Igreja triunfou politicamente, tendo a sacralização do casamento como 

uma das bases para tal feito.  

  

                                                           
128 Vainfas discorre sobre isso em VAINFAS, Ronaldo. Casamento, amor e desejo no Ocidente Cristão. Série 

Princípios. São Paulo: Ática, 1986, pp. 36-48. 



61 

 

2.2 Bigamia: Um delito inquisitorial 

Inquisidores conhecerão do crime dos que se 

casam segunda vez sendo viva a primeira mulher, 

ou o marido, pela suspeita que contra eles resulta de 

sentir mal do sacramento do matrimônio 

Regimento Inquisitorial de 1613 

Uma vez sacralizado pela Igreja Católica, o casamento ganhou um status nunca visto 

antes, de forma que qualquer união adversa da estabelecida pela instituição passou a ser mal 

vista e condenada social e religiosamente. A possibilidade do divórcio existia – somente sob a 

comprovação de adultério ou no caso de um dos cônjuges ter sido atingido por alguma 

enfermidade contagiosa – e a chance de um novo casamento era, a priori, condenada, porém 

exequível em casos específicos. Michelle Trugilho Assumpção nos explica em quais situações 

a chance de um novo matrimônio era possível. 

A permissão para a convolação de novas núpcias só acontecia quando o 

primeiro casamento fosse anulado pela Justiça Eclesiástica, o que ocorria 

quando era descoberta a existência de impedimentos dirimentes, a exemplo da 

impotência, da existência de parentesco – espiritual, por afinidade ou por 

consanguinidade – ou ainda quando um dos consortes já fosse casado. Existia 

também a possibilidade de contração de um novo laço conjugal em caso de 

viuvez. Todavia, embora não houvesse proibição por parte da Igreja, também 

não havia incentivo para que os viúvos voltassem a se casar.129 

 
Na ocasião de um indivíduo se envolver em um outro relacionamento sem que o seu 

primeiro casamento tivesse sido anulado ou fosse ele viúvo, estava, assim, infringindo a 

legislação, podendo ser enquadrado em um caso de adultério, de concubinato,130 de 

barregania131 ou de bigamia. Os quatro tipos de delitos foram perseguidos pelas autoridades 

civis e eclesiásticas; e o último também pertenceu à alçada inquisitorial, tratando-se de um 

crime mixti fori (foro misto) e dentre todas as uniões ilícitas entre um homem e uma mulher era 

a mais grave. 

                                                           
129 ASSUMPÇÃO, Michelle Trugilho. Transgressores do matrimônio: a bigamia através da ótica inquisitorial. In: 

Anais do XIV Encontro Regional da ANPUH-Rio – Memória e Patrimônio. Rio de Janeiro, 2010, p. 20-38. 
130 Ronaldo Vainfas faz um excelente apanhado sobre o concubinato na Europa e no Brasil colonial, discutindo e 

relacionando-o com inúmeros elementos, tais como, a escravidão e a desclassificação social. VAINFAS, Ronaldo. 

Trópico dos Pecados: moral, sexualidade e Inquisição no Brasil. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2010, pp. 

103-129. 
131 A barregania era um tipo de união sexual que envolvia a coabitação, e que até o século XVI foi vista - tanto 

pela sociedade quanto pela Igreja - como uma forma válida de união, ainda que não legítima. Foi no decorrer dos 

séculos XV-XVI que o termo “barregã”, utilizado para referir-se as mulheres inseridas nesse tipo de relação, 

ganhou um sentido que se aproximava mais do significado de “concubina”.  Sobre a barregania, ver: MATTOSO, 

José. A longa persistência da barregania. As faces de Eva, 1(2), Lisboa, 1999, p. 11-26.  



62 

 

No século IV, nos tempos em que o casamento não era institucionalizado, a bigamia era 

considerada apenas um ato imoral: não era definida nem punida de maneira sistemática. 

Posteriormente, tendo o cristianismo se tornado a religião oficial do Império Romano, a 

situação modificou-se. Todavia, a ausência de normas e práticas mais claras dificultou a 

definição efetiva do delito. A partir das Reformas Gregorianas e das discussões em torno do 

matrimônio, é que a união se tornou uma infração, devido à importância que o casamento 

passou a ter para as instituições jurídicas, sociais e, principalmente, religiosas. Entretanto, ainda 

sim, a ausência de uma normatização eficaz dificultou uma punição mais incisiva. Essa situação 

se modificou significativamente a partir do século XVI, com as discussões oriundas da Reforma 

Protestante. Apesar da concordância com a monogamia e da legitimidade da separação, em 

alguns casos, foi a permissão de um segundo matrimônio por parte dos protestantes que obrigou 

o Concílio de Trento a reagir, e a partir desse momento passou a condenar explicita e 

veementemente a bigamia, pois, o que estava em jogo era a reafirmação, defesa e propagação 

da doutrina do sacramento do matrimônio.132 

Sendo um delito que foro misto, a bigamia era combatida, portanto, por jurisdições 

diferentes, que possuíam suas motivações para não aprovar tal união. O controle da legitimidade 

dos casamentos, em especial, era de interesse do Estado. Para este, um desalinho nas formas de 

casar poderia levar à desordem hierárquica, algo indesejável numa sociedade em que a nobreza 

era parte vital no suporte da monarquia. Vale pontuar que numa lógica de suporte mútuo entre 

a Igreja e a monarquia, noções de “crime” e “pecado” se confundiam, pois além das práticas 

desviantes demonstrarem um desprezo pela fé, representavam também um risco potencial à paz 

coletiva e ao controle social. 

Em Portugal, a bigamia era punida desde pelo menos o século XV. As Ordenações 

Afonsinas (1446) 133, além de explicar que o crime de bigamia se constituía pelo advento de um, 

ou mais, casamentos sendo o primeiro cônjuge ainda vivo e o matrimônio preexistente não tido 

como desfeito ou inválido pela Igreja, estabelecia a pena de morte para os bígamos, fossem 

                                                           
132 Segundo Mariana Alves, o direito canônico classificava e distinguia o delito de bigamia a partir das seguintes 

categorias: bigamia simultânea, quando o segundo casamento era realizado por um leigo enquanto o primeiro 

cônjuge ainda era vivo; bigamia similitudinária, quando um clérigo contraía o sacramento do matrimônio após ter 

recebido o grau da ordem; e bigamia sucessiva, quando se contraía um segundo matrimônio após a morte do 

primeiro cônjuge. Cf. ALVES, Mariana Rocha Ramos de Oliveira. Inquisição e Bigamia Disciplinamento e 

Transgressões de Cristãos Velhos Portugueses Julgados pelo Tribunal do Santo Ofício (Lisboa, século 

XVII). 2017. 133p. Dissertação (Mestrado em História) – Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, 

Seropédica, 2017, p. 75. Grifo nosso. 
133Ordenações Afonsinas. Liv. V, tít. XIV. Disponível em: 

<http://www1.ci.uc.pt/ihti/proj/afonsinas/l5pg48.htm.>. Acesso em: 23 março 2018. 

http://www1.ci.uc.pt/ihti/proj/afonsinas/l5pg48.htm


63 

 

homens ou mulheres, de qualquer condição social. As Ordenações Manuelinas (1521)134 assim 

como as Ordenações Filipinas (1603) insistiam na morte aos bígamos – fossem homens ou 

mulheres –, no entanto, estabeleciam algumas exceções, o que certamente impediu que muitos 

bígamos fossem condenados à morte. Estas determinavam que se o bígamo:  

[...] condenado à morte pelo dito malefício for menor de vinte e cinco anos, 

ou for fidalgo, e a segunda mulher, com que casou, for de baixa condição, ou 

se o condenado, sendo-lhe fugida a primeira mulher, casou com segunda, sem 

saber certo, que era a primeira morta, ou em outros casos semelhantes, não se 

fará execução, sem primeiro no-lo fazer saber.135 

 

Além desse tipo de “concessão à vida”, vale salientar que esta punição antes de ser 

aplicada deveria ser submetida ao conhecimento real. Devido a isto, a possibilidade de recorrer 

ao perdão régio quanto à pena era uma constante, e em geral, aqueles que o requeriam tinham 

seus pedidos atendidos. Esta penalidade acabava por ser comumente substituída por tempo de 

degredo em alguma das possessões imperiais. Logo, a pena também variava de acordo com a 

“qualidade” do bígamo, em conformidade com as ordenações do reino. Se fosse nobre, seria 

degredado de cinco a oito anos para a África ou para o Brasil, mas se fosse um plebeu, além do 

degredo – para as galés no caso dos homens –, seria punido com açoites pelas ruas públicas – 

as mulheres, por exemplo, eram condenadas a receber entre 30 e 50 açoites, raramente 100.136 

No tocante à Justiça Episcopal, convém destacar um trecho das Constituições Primeiras 

do Arcebispado da Bahia (1707) que determinava:  

[...] qualquer religioso, ou religiosa, ou clérigo de ordens sacras, que se casar, 

além da pena de excomunhão maior, em que incorre, ficam suspeitos na Fé; 

portanto serão remetidos ao Tribunal do Santo Ofício, a quem pertence o 

conhecimento de semelhantes culpas. E os que se casarem segunda vez 

durando o primeiro Matrimônio, porque também ficam suspeitos na Fé, serão 

                                                           
134 Ordenações Manuelinas. Liv. V, tít. XIX. Disponível em: <http://www1.ci.uc.pt/ihti/proj/manuelinas/>. 

Acesso em: 22 fevereiro 2018. 
135 Ordenações Filipinas. Liv. V, tít. XIX, § 1. Disponível em:   

<http://www1.ci.uc.pt/ihti/proj/filipinas/ordenacoes.htm>. Acesso em: 22 fevereiro 2018. 
136 No Regimento do Santo Ofício de 1640, com relação às penas destinadas aos condenados por bigamia, são 

previstas sanções diferentes para plebeus e nobres: “Sendo pessoa plebeia, será açoitada pelas ruas públicas, e 

degredada para as galés, por tempo de cinco até sete anos; e sendo mulher vil, terá a mesma pena de açoites, e será 

degredada pelo mesmo tempo para o Reino de Angola, ou partes do Brasil, segundo parecer aos Inquisidores, cm 

respeito à qualidade da pessoa, e circunstâncias da culpa; e sobre tudo terão sua instrução ordinária, e as penitências 

espirituais, que parecer que convém. E sendo pessoa nobre, que conforme à ordenação do reino seja escusa de 

pena vil, irá degradada de cinco até oito anos para África, ou partes do Brasil.” Regimento de 1640, Livro 3, Título 

XV, Dos Inquisidores, § 1-2. In: SIQUEIRA, Sônia Aparecida (ed.). Revista do Instituto Histórico e Geográfico 

Brasileiro. Rio de Janeiro: Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro, a. 157, n. 392, jul./set. 1996, p. 857. 

http://www1.ci.uc.pt/ihti/proj/manuelinas/
http://www1.ci.uc.pt/ihti/proj/filipinas/ordenacoes.htm


64 

 

da mesma maneira remetidos ao Tribunal do Santo Ofício, onde por breve 

particular, que para isso há, pertence o conhecimento deste caso.137 

 

Como se pode notar, as normas estabelecidas no documento não buscavam somente o 

disciplinamento e controle dos leigos, que ficavam “suspeitos na Fé”, mas também do próprio 

clero. E ambos deveriam ser remetidos ao Tribunal do Santo Ofício, ou seja, se não já fosse 

bastante dois meios pelos quais o julgamento da bigamia poderia acontecer, ela ainda fez parte 

do escopo inquisitorial, que assim como diz as Constituições, “por breve particular [...] pertence 

o conhecimento deste caso”.  

O direito de julgar os casos de bigamia foi fonte de diversos conflitos entre os juízos 

eclesiásticos e inquisitoriais, porque, em teoria, a instituição que primeiro tomava 

conhecimento da bigamia deveria julgá-la. Entretanto, na prática, a Inquisição foi quem 

conseguiu monopolizar a sua punição – antes mesmo de ter a autorização oficial para julgar tal 

delito – perseguindo de forma sistemática em Portugal e suas colônias a partir do século XVI.138  

As datas de quando o tal crime passou, de fato, a ser objeto de interesse do Santo Ofício 

divergem entre os historiadores. Assumpção toma como marco inicial 1536, pois esta é a data 

do monitório do inquisidor geral D. Frei Diogo da Silva, que ordenava a todos que 

denunciassem, se soubessem ou até mesmo ouvissem falar, de pessoas que estivessem vivendo 

como marido e mulher mesmo sendo um deles já casado.139 No entanto, ela mesma salienta 

para a ausência da bigamia no primeiro Regimento da Inquisição lusitana, datado de 1552, 

passando a constar apenas no Regimento de 1613. Para Isabel Braga a data a se considerar é 23 

                                                           
137 Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia. Liv. 1, tít. 69, § 297. In: VIDE, D. Sebastião Monteiro da. 

Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia propostas e aceitas em o Synodo Diocesano que o dito Senhor 

celebrou em 12 de junho do anno de 1707. São Paulo: Typografia de Antonio Louzada Antunes, 1853, p. 123. 
138 Em Lisboa, as disputas sobre a jurisdição do delito de bigamia entre os tribunais eclesiástico e inquisitorial 

intensificaram-se no início do século XVII. D. Miguel de Castro, arcebispo de Lisboa entre os anos 1586-1625, 

fora então acusado pelo Inquisidor Geral D. Pedro de Castilho (1604-1615), 251 em carta escrita a D. Filipe III 

em 1605, de ser descuidado com sua igreja diocesana. Ao contrário do que era comum aos outros bispados 

portugueses, que quando se deparavam com casos de bígamos os remetiam diretamente ao tribunal do Santo 

Ofício, o arcebispo entrou em querela por várias vezes com o Santo Ofício na disputa pelo delito. Cf. ALVES, 

Mariana Rocha Ramos de Oliveira. Inquisição e Bigamia Disciplinamento e Transgressões de Cristãos Velhos 

Portugueses Julgados pelo Tribunal do Santo Ofício (Lisboa, século XVII). 2017. 133p. Dissertação (Mestrado 

em História) – Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica, 2017, pp. 67-68. Para saber mais sobre 

isto ver: BETHENCOURT, Francisco. História das inquisições: Portugal, Espanha e Itália - Séculos XV-XIX. 

São Paulo, SP: Companhia das Letras, 2000. p. 17-33 e p. 290-304; e também PAIVA, José Pedro. Baluartes da 

fé e da disciplina: o enlace entre a Inquisição e os bispos em Portugal (1536-1750). Coimbra: Imprensa da 

Universidade de Coimbra, 2011. p. 15-20. PORTUGAL. Ordenações Filipinas. [Edição fac-similar]. Livro II, 

Título IX – Dos casos mixit-fori. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1985, p. 428. 
139

 ASSUMPÇÃO, Michelle Trugilho. Transgressores do matrimônio: a bigamia através da ótica inquisitorial. In: 

Anais do XIV Encontro Regional da ANPUH-Rio – Memória e Patrimônio. Rio de Janeiro, 2010, p. 20-38. 

Eis a referência do documento: Collectorio de Diversas Letras Apostolicas, Provisões Reaes e outros Papeis, em 

que se contém a Instituyção, & Primeiro Progresso do Santo Ofício em Portugal, & Varios Privilegios que os 

Summos Pontífices, & Reys destes Reynos lhe concederão, Lisboa, Casas da Santa Inquisição, 1596, p. 6. 



65 

 

de agosto de 1612, haja vista que neste dia a Inquisição Portuguesa recebeu autorização efetiva 

para julgar os casos de bigamia.140 Segundo Bethencourt, nessa data a jurisdição sobre a 

bigamia foi reconhecida pela Congregação Romana do Santo Ofício.141 Braga reitera que a 

primeira aparição da bigamia somente no Regimento de 1613 se dá justamente por causa da 

autorização concedida no ano anterior.142 

No tocante a historicidade do delito em Portugal, vale pontuar que o Tribunal de Évora 

conheceu o primeiro caso de bigamia em 1548 e o último caso julgado por este tribunal é datado 

de 1818. Em Coimbra, os casos de bigamia começaram a ser julgados em 1560 e vão até 1816, 

enquanto em Lisboa começaram em 1550 e se estenderam até 1819.143 

No que concerne à sexualidade e moralidade, era a suspeita de “má doutrina”, a busca 

pelas heresias – principal força motriz da Inquisição –, que justificava a intromissão do Santo 

Oficio na vida particular das pessoas, ou seja, interessava a instituição perseguir os hereges que 

conscientemente defendiam ou praticavam atos contrários ao catolicismo. Isso quer dizer que 

não interessava à Igreja perseguir os indivíduos que praticavam as suas ações devido a 

“fragilidades do corpo” ou até tentações demoníacas, por exemplo, pois isto não se configura 

uma heresia. Em se tratando da bigamia, o que justificava a interferência inquisitorial era a 

suspeita de que o bígamo poderia estar “sentindo mal” do sacramento do matrimônio, isto é, 

consciente de que casar-se pela segunda vez, sendo o primeiro conjugue vivo, era um erro, 

porém mesmo assim realizava tal união, o bígamo estaria desprezando o sacramento católico e 

                                                           
140 BRAGA, Isabel M. R. Mendes Drumond. O Brasil Setecentista como cenário de bigamia. In: Estudos em 

homenagem a Luís António de Oliveira Ramos. Porto: Faculdade de Letras da Universidade do Porto, 2004, 

pp. 302-3. 
141 BETHENCOURT, Francisco. História das Inquisições. Portugal, Espanha e Itália. (Séculos XV-XIX). São 

Paulo: Companhia das Letras, 2000, p. 170. 
142 BRAGA, Isabel M. R. Mendes Drumond. A bigamia em Portugal na época moderna: Sentir mal do 

sacramento do matrimônio?. Lisboa: Hugin Editores, 2003, p. 35. A legislação afirma que o caso pertence aos 

Inquisidores privativamente e assim o mandou, por carta da Congregação da Inquisição, em que ele assistiu, que 

está no Secreto do Conselho Geral. O trecho está inserido no Capítulo XXXII: “os Inquisidores conhecerão do 

crime dos que se casam segunda vez, sendo viva primeira mulher, ou marido, pela suspeita que contra eles resulta 

de sentirem mal do sacramento do matrimônio, sem embargo dos ordinários se quererem intrometer no 

conhecimento dele; por quanto Sua Santidade tem determinado que o caso pertence aos Inquisidores 

privativamente e assim o mandou, por carta da Congregação da Inquisição, em que ele assistiu, que está no Secreto 

do Conselho Geral”. Regimento de 1613, Título V, Dos Inquisidores, De uma carta da Congregação da Inquisição 

de Roma em que manda que os Inquisidores privativamente conheçam do crime dos que casam duas vezes, 

Capítulo XXXII. In: SIQUEIRA, Sônia Aparecida (ed.). Revista do Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro. 

Rio de Janeiro: Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro, a. 157, n. 392, jul./set. 1996, p. 666. 
143 Conferir mais detalhes em: BRAGA, Isabel M. R. Mendes Drumond. A bigamia em Portugal na época 

moderna: Sentir mal do sacramento do matrimônio?. Lisboa: Hugin Editores, 2003, p. 182. 



66 

 

por isso deveria ser investigado, preso, julgado e condenado.144 Os historiadores Guiseppe 

Marcocci e José Pedro Paiva corroboram nossa colocação: 

Aos olhos dos inquisidores [a bigamia] pressupunha desrespeito e crenças 

errôneas relativamente ao sacramento do matrimônio, transformando os 

bígamos suspeitos em matéria de fé, pelo que ficavam sob a jurisdição do 

Santo Ofício. Não era a principal finalidade reprimir uma sexualidade 

desregrada, mas antes proteger a instituição do casamento pela Igreja.145 

 

Sendo o matrimônio indissolúvel, ao contraírem novas núpcias, os bígamos cometiam 

não só uma transgressão social, mas, sobretudo, religiosa. Em outras palavras, além de burlar 

as determinações régias e canônicas, ludibriavam padres e vizinhos e, muitas vezes, os 

conjugues e seus familiares, fraudando o próprio sacramento do matrimônio. Dessa maneira, 

esses indivíduos estariam revelando, segundo a percepção inquisitorial, um total desprezo pelo 

matrimônio, enquanto a Igreja se empenhava na sua propagação e na defesa da sua 

indissolubilidade diante das críticas realizadas pelos reformadores protestantes. Com efeito, se 

analisarmos o Regimento de 1613, torna-se evidente esta preocupação ao afirmar que os: 

“Inquisidores conhecerão do crime dos que se casam segunda vez sendo viva a primeira mulher, 

ou o marido, pela suspeita que contra eles resulta de sentir mal do sacramento do 

matrimônio”.146 

No entanto, apesar do julgamento católico ser de que os bígamos menosprezarem o 

casamento, é perceptível a um olhar mais atento que um segundo ou terceiro enlace 

representava justamente um apreço pelo ritual. Afinal, devemos ter em mente que tanto em 

Portugal quanto em suas possessões atlânticas o casamento representava um ideal a ser 

perseguido podendo conferir àqueles que o contraíam uma garantia de respeitabilidade, 

segurança, e em alguns casos, uma possível ascensão social. Ainda que o padrão estabelecido 

como modelo matrimonial fosse constantemente violado, considerando-se a frequência da 

                                                           
144 De acordo com alguns autores, a saber, José Pedro Paiva e Donald Ramos, a categorização da bigamia como 

um delito é uma forma de reafirmar um valor cristão, e assim, transformá-lo também numa forma de controle 

social, por meio da ação inquisitorial. Cf. RAMOS, Donald. Bigamia e valores sociais e culturais no Brasil 

colonial: o caso de Manuel Lourenço Flores e seu contexto histórico. In: SILVA, Maria Beatriz Nizza (coord.) 

Sexualidade, família e religião na colonização do Brasil. Lisboa: Livros Horizonte, 2000, p. 116 apud ALVES, 

Mariana Rocha Ramos de Oliveira. Inquisição e Bigamia Disciplinamento e Transgressões de Cristãos Velhos 

Portugueses Julgados pelo Tribunal do Santo Ofício (Lisboa, século XVII). 2017. 133p. Dissertação (Mestrado 

em História) – Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica, 2017, p. 72 
145 MARCOCCI, Giuseppe; PAIVA, José Pedro. História da Inquisição portuguesa: 1536-1821. A Esfera dos 

Livros, 2013, p. 98-99.  
146 Regimento de 1613, Título V, Dos Inquisidores, De uma carta da Congregação da Inquisição de Roma em que 

manda que os Inquisidores privativamente conheçam do crime dos que casam duas vezes, Capítulo XXXII. In: 

SIQUEIRA, Sônia Aparecida (ed.). Revista do Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro. Rio de Janeiro: 

Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro, a. 157, n. 392, jul./set. 1996, p. 666. Grifo nosso. 



67 

 

prática do adultério e de formas consideradas ilegítimas de união, a internalização da 

necessidade da benção eclesiástica como fonte legitimadora do enlace e o valor social do 

casamento, enquanto instituição, era inquestionável na sociedade portuguesa e se sobrepunham 

até mesmo ao medo da punição que uma segunda núpcia ilegítima poderia acarretar. De acordo 

com Braga, “a bigamia era mais comum nos lugares em que não era possível a dissolubilidade 

do matrimônio, ou seja, nos territórios católicos”.147 

Complementando esse raciocínio, é só pensarmos que muitas pessoas, principalmente 

homens, confessaram ou foram processadas pela Inquisição por valorizarem o casamento além 

da medida, condicionando a superioridade do rito em face ao sacerdócio.148 Estando diante do 

licenciado Heitor Furtado de Mendonça, durante o período da graça, em 1592, na Bahia, o 

cristão-velho Francisco Pires confessou que para pessoas diferentes e em situações diversas ele 

argumentou “que o estado dos casados era melhor que os outros estados dos religiosos, pois 

Deus o fizera”;149 assim também disseram os lavradores Cristivão de Sá Betancourt,150 Pedro 

Álvares Aranha,151 André Pinto152 e Antônio Nunes,153 estes últimos confessantes durante a 

visitação que se estabeleceu na capitania de Pernambuco. A castelhana Briatiz Martins foi 

ousada em suas palavras. Durante a visitação inquisitorial à Pernambuco, em 1594, confessou 

que estando diante de pessoas que não se recorda o nome, disse que o matrimônio era tão 

relevante, pois “Deus fizera e ordenara”, e continuou afirmando “que os outros estados e ordens 

que havia no mundo que eram feitos e ordenados pelos santos e santas, e que os frades e freiras 

não levavam nem faziam vantagem aos casados que viam bem como Deus manda”.154 A 

ousadia também consta na confissão Manuel Pinto, que, tendo a concordância de seu sogro, 

                                                           
147 BRAGA, Isabel M. R. Mendes Drumond. A bigamia em Portugal na época moderna: Sentir mal do 

sacramento do matrimônio?. Lisboa: Hugin Editores, 2003, p. 212. 
148 Havia uma hierarquia dos estados que, segundo as normas da Igreja, eram neste contexto: em primeiro lugar, o 

dos religiosos (o celibato casto); em segundo, o dos casados; em terceiro, o dos leigos celibatários. VAINFAS, 

Ronaldo. (Org.). Confissões da Bahia: Santo Ofício da Inquisição de Lisboa. São Paulo: Companhia das Letras, 

1997, p. 210. 
149 Confissão de Francisco Pires. In: VAINFAS, Ronaldo. (Org.). Confissões da Bahia: Santo Ofício da Inquisição 

de Lisboa. São Paulo: Companhia das Letras, 1997, p. 345. 
150 Confissão de Cristivão de Sá Betancourt. In: VAINFAS, Ronaldo. (Org.). Confissões da Bahia: Santo Ofício 

da Inquisição de Lisboa. São Paulo: Companhia das Letras, 1997, p. 209. 
151 Confissão de Pedro Álvares Aranha. In: VAINFAS, Ronaldo. (Org.). Confissões da Bahia: Santo Ofício da 

Inquisição de Lisboa. São Paulo: Companhia das Letras, 1997, p. 342. 
152 Confissão de André Pinto. In: MELLO, Jose Antônio Gonsalves de. Confissões de Pernambuco 1594-1595: 

primeira visitação do Santo Oficio as partes do Brasil. Recife, PE: UFPE, 1970, p. 30. 
153 Confissão de Antônio Nunes. In: MELLO, Jose Antônio Gonsalves de. Confissões de Pernambuco 1594-

1595: primeira visitação do Santo Oficio as partes do Brasil. Recife, PE: UFPE, 1970, p. 35. 
154 Confissão de Briatiz Martins. In: MELLO, Jose Antônio Gonsalves de. Confissões de Pernambuco 1594-

1595: primeira visitação do Santo Oficio as partes do Brasil. Recife, PE: UFPE, 1970, p. 43. 



68 

 

disse “que o estado do casado era melhor que o religioso e que a ordem que mais agradava a 

Deus era a dos casados, porque dessa procediam as outras todas ordens”.155 

É pertinente salientar que em todas as confissões mencionadas, e em sua maioria numa 

perspectiva geral, houve o interesse inquisitorial em saber se e como os confessantes tinham 

aprendido ou ouvido tal heresia, particularmente, se partiam de protestantes ou de livros 

luteranos. A resposta, em sua maioria e em particular às confissões mencionadas, foi negativa 

com relação a uma influência, principalmente protestante, porém, houve que tenha dito que 

ouviu tais dizeres de pessoas as quais não recorda o nome ou até quem tenha dito que “sendo 

moço na escola ouviu ditas palavras”.156 Além do mais, através das confissões descobrimos que 

a motivação que propiciou a ida dessas pessoas à mesa inquisitorial foi a admoestação de algum 

religioso, de uma pessoa com maior experiência de vida ou até mesmo o conhecimento do erro 

através de documentos do Santo Ofício, como por exemplo, o Monitório da Inquisição exposto 

nas entradas das paróquias.  

Esse tipo de confissão e processo corrobora o que mencionamos anteriormente, isto é, 

o enaltecimento do casamento se originava de uma cultura muito maior e mais poderosa, 

principalmente na Península Ibérica, que devotava imenso apreço ao casamento. Sendo assim, 

e pensando sob a lente da bigamia, os processados por este crime, assim como os “defensores 

do casamento”, valorizavam tanto o estado de casado que procuravam estar sempre com 

alguém, fosse através de um matrimônio legal ou ilegal. 

É notório através de inúmeras fontes documentais que os bígamos eram, no mínimo, 

sagazes no que concerne à busca por um segundo matrimônio e que suas motivações e 

circunstâncias eram inúmeras. Braga elenca alguns estratagemas feitos por diversos bígamos 

para tornar possível um segundo ou um terceiro casamento sem que estes fossem descobertos. 

De entre as estratégias apontadas pelos bígamos, temos atitudes diversas, 

como mentir acerca do estado religioso, passando por solteiro ou viúvo e, em 

alguns casos, apresentando testemunhas – as quais mentiam propositadamente 

ou pensavam estar a dizer a verdade em resultado de desconhecerem o passado 

do candidato a matrimônio –; mudar o nome e o apelido, dizer ter tido notícia 

de que o cônjuge falecera e ainda dizer-se natural de uma terra que não a sua 

e apresentar documentos falsos.157 

                                                           
155 Confissão de Manuel Pinto. In: MELLO, Jose Antônio Gonsalves de. Confissões de Pernambuco 1594-1595: 

primeira visitação do Santo Oficio as partes do Brasil. Recife, PE: UFPE, 1970, p. 146. 
156 Confissão de Boaventura. In: MELLO, Jose Antônio Gonsalves de. Confissões de Pernambuco 1594-1595: 

primeira visitação do Santo Oficio as partes do Brasil. Recife, PE: UFPE, 1970, p. 105. 
157 BRAGA, Isabel M. R. Mendes Drumond. O Brasil Setecentista como cenário de bigamia. In: Estudos em 

homenagem a Luís António de Oliveira Ramos. Porto: Faculdade de Letras da Universidade do Porto, 2004, p. 

304. 



69 

 

Entre aqueles que se passaram por solteiro ou viúvo, pode-se citar Maria Coelha, cujo 

primeiro casamento não fora consumado, ela se apresentou como solteira e casou-se com 

Sebastião da Costa de Arruda.158 Catarina Pereira, natural da freguesia de São Bartolomeu, na 

Baía, é outro exemplo: ela não só não consumou o matrimônio como obteve “sentença e 

desquite”, segundo o sogro.159 Assim como José Rodrigues da Silva, marinheiro, morador da 

freguesia de Santa Luzia do Rio Real, na Bahia, que disse estar viúvo e apresentou testemunhas 

de sua terra natal que não sabiam de nada sobre um possível primeiro casamento.160 

No que concerne aqueles que optaram por mudar o nome e o apelido, temos a história do 

pastor português Pascoal Martins, morador do sertão de Pernambuco. Batizado como Pascoal, 

ele possuía Francisco Barbosa como nome de crisma e adotou, antes de casar-se pela segunda 

vez, o nome de Antônio da Costa de Sousa. Estando diante da mesa inquisitorial disse estar 

“solteyro, livre e dezembarasado” e as duas testemunhas que ele apresentou confirmaram tal 

informação. O pastor procurou mentir ainda sobre sua terra natal, dizendo ser Arcos de 

Valderez, norte de Portugal, quando na verdade era natural do Açores e afirmou também ter 

tido notícias de que sua primeira esposa havia falecido.161 O caso de Francisco de Barros Viana 

perpassa pelo mesmo estratagema. Viúvo de Maria Álvares do Rosário, era casado com 

Angélica Rosa do Santo António, residente de Porto, em Portugal, e com Maria Madalena do 

Nascimento, na cidade da Baía. Passou a se chamar Francisco José Viana e apresentou três 

testemunhas que, de boa-fé, juraram que ele era solteiro, para assim se casar com Maria 

Joaquina do Nascimento, viúva do alferes João Baptista, da comarca de São Paulo. O réu apesar 

de ter se apresentado ainda no Brasil, fora julgado em Lisboa.162  

Na ocasião de alguém ser apanhado empreendendo algumas dessas e tantos outros 

estratagemas, as desculpas para justificar a saída do primeiro casamento eram variadas. 

Houveram aqueles que alegaram terem se casado contra a sua vontade; outros argumentaram 

uma má convivência com família do cônjuge ou entre o próprio casal; encontra-se na 

documentação quem tenha descoberto defeitos, reais ou imaginários, no cônjuge; brigas com 

vizinhos ou superiores hierárquicos também foi utilizado como desculpa; problemas variados 

                                                           
158 ANTT, Inquisição de Lisboa. Processo de Maria Coelha. 1709, Processo 997. 
159 ANTT, Inquisição de Lisboa. Processo de Catarina Pereira. 1709, Processo 1009. 
160 ANTT, Inquisição de Lisboa. Processo de José Rodrigues da Silva. 1757, Processo 501. 
161 ANTT, Inquisição de Lisboa. Processo de Francisco Barbosa. 1766, Processo 7157. 
162 ANTT, Inquisição de Lisboa. Processo de Francisco de Barros Viana. 1766, Processo 409. 



70 

 

com a justiça que fizeram com que um dos indivíduos tenha saído de casa, assim como a busca 

por uma vida melhor em outro local, também fora dito em frente aos inquisidores.  

O cristão-velho Manuel Borges Pimentel foi um dos alegaram ter se casado contra a sua 

vontade. Afirmando ter estudado para se dedicar a vida religiosa, ele foi obrigado judicialmente 

a se casar com Micaella Rosa do Espírito Santo. O casamento que nunca fora bem aceito nem 

por ele, nem por ambas as famílias, acabou motivando os pais dele a embarcá-lo num navio em 

direção ao Rio de Janeiro de forma discreta. Na embarcação, em direção a colônia, ele leu uma 

carta entregue por seu pai que informava que no fundo de um barril entregue ao capitão do 

navio havia dinheiro suficiente para a sua subsistência na nova cidade e cartas para alguns 

parentes que eles tinham na América. Ademais, a carta também pedia que ao se alocar na nova 

residência ele se dedicasse aos estudos “porque dentro de seis annos poderia morrer a dita 

Micaella Rosa e seguir elle a vida eclesiástica para que fora destinado”.163  

A má convivência com seu primeiro marido fez com Apolónia Leite Gonçalves, natural 

de São Paulo e moradora do Rio de Janeiro, fosse abandonada pelo mesmo. Estando só ela 

acabou tendo “trato illícito” com Domingos da Silva Lisboa, o que gerou um escândalo público 

e obrigou o pároco a investigar a vida de ambos. Após ter sido descoberto que o primeiro marido 

dela falecera em São Paulo, o clérigo procedeu com o casamento.164 

Entre os que encontraram algum defeito no cônjuge está o já mencionado Pascoal 

Martins. Ele abandonou as duas primeiras esposas alegando que a primeira “andava mal 

encaminhada” e a segunda tivera um filho, o qual segundo ele fora concebido “a tempo que elle 

declarante se tinha ja absentado da dita segunda molher por saber que andava mal 

encaminhada”.165  

Dos que saíram de casa procurando uma vida melhor, encontra-se o português Luís dos 

Santos, também conhecido por Luís André, que saiu de sua terra natal deixando uma esposa e 

uma filha e embarcou em direção ao Maranhão buscando terras ou um oficio que lhe desse 

melhores condições de vida. Acabou se fixando no Grão-Pará, onde casou-se novamente sob 

as bênçãos do frei Guilherme de São José. A sua primeira esposa enviou-lhe duas cartas. Na 

primeira ela demonstra estranheza com relação ao marido não querer ser chamado por Luís dos 

Santos e lamenta que ele tenha esquecido a filha. Na segunda, ela escreve sobre a aflição que 

                                                           
163 ANTT, Inquisição de Lisboa. Processo de Manuel Borges Pimentel. 1774, Processo 717. 
164 ANTT, Inquisição de Lisboa. Processo de Apolónia Leite Gonçalves. 1763, Processo 2270. 
165 ANTT, Inquisição de Lisboa. Processo de Francisco Barbosa. 1766, Processo 7157. 



71 

 

sente vendo os anos se passarem e ele não enviar nenhuma notícia de como esteja. Intercede a 

divina misericórdia para que ela não morra sem saber algo sobre o esposo e infere que talvez 

ele tenha “perdido o amor a vossa pátria e parentes tão bons e honrados”.166 

Dito isso, podemos inferir, portanto, que ao decidirem pelo segundo ou terceiro 

casamento os indivíduos poderiam estar em uma situação desagradável e talvez fossem 

incapazes de seguir em frente com uma separação legal, além de possuírem o desejo de refazer 

a vida que até então tinha sido insatisfatória. Com isso o argumento católico de que os bígamos 

“sentiam-se mal” pelo sacramento do matrimônio fica seriamente questionável – como 

discutimos outrora e retomamos novamente. Como afirma Braga, “devemos, portanto, tomar a 

bigamia enquanto prática social que deve ser entendida, antes de mais nada, como o fracasso 

matrimonial”.167 Logo, a bigamia permitia, assim, uma vida familiar à margem das instituições 

dominantes, mas sob “a capa” aparente dessas mesmas instituições. 

O medo de uma punição certamente deveria existir, haja vista que além da possibilidade 

do degredo e do açoite público, a pena capital também era uma punição existente – a título de 

exemplo, essas duas punições foram aplicadas a todos os casos citados anteriormente –, porém, 

mesmo assim, eles preferiam estar em um segundo ou terceiro enlace do que viver 

amancebados, solteiros e desonrados. Segundo Stuart Schwartz, os teólogos reconheciam a 

dificuldade de controlar a sexualidade da população, sendo compreensível que a Inquisição 

identificasse conteúdos contrários às normas estabelecidas pela Igreja em atitudes relacionadas 

à sexualidade, podendo desta forma disseminar sua mensagem para a sociedade “com uma certa 

força”.168 Esta força fora vista na perseguição aos bígamos, pois, dentre os delitos morais, a 

bigamia foi o mais repreendido pela Inquisição. Em Portugal, a bigamia foi intensamente 

perseguido, seja pelos tribunais civis ou eclesiásticos – sendo punida com severidade 

principalmente a partir do século XVI, quando passou a ser julgado pelo Santo Ofício.  

De acordo com Vainfas, que avalia o conjunto de réus processados por tal crime a partir 

da primeira visitação às terras do Brasil até o século XVIII, dos 199 indivíduos processados por 

crimes morais, 92 foram julgados por bigamia. Os índices evidenciam que 17% eram pessoas 

abastadas; 31% pobres e dependentes, incluindo forros e escravos; 52% dos licenciados, 

                                                           
166 ANTT, Inquisição de Lisboa. Processo de Luís André. 1752, Processo 516. 
167 BRAGA, Isabel M. R. Mendes Drumond. O Brasil Setecentista como cenário de bigamia. In: Estudos em 

homenagem a Luís António de Oliveira Ramos. Porto: Faculdade de Letras da Universidade do Porto, 2004, p. 

311. 
168 SCHWARTZ, Stuart. Cada um da sua Lei: tolerância religiosa e salvação no mundo atlântico ibérico. São 

Paulo/Bauru: Companhia das Letras/Edusc, 2009, p. 52. 



72 

 

pequenos burocratas e, sobretudo, negociantes miúdos e trabalhadores manuais.169 Realizando 

uma pesquisa sobre os bígamos que praticaram o delito fora do espaço europeu, Braga concluiu 

que o Brasil, entre todas possessões portuguesas, foi o local predileto para a pratica da bigamia. 

A autora percebeu que eles estiveram espalhados por diversos partes desse vasto território, tais 

como Bahia, Pernambuco, Ceará, Rio de Janeiro, São Paulo, Grão-Pará, Goiás, Minas Gerais, 

Santa Catarina e Rio Grande do Sul. No total, foram 97 bígamos, localizados por ela entre o 

século XVI e XVIII, sendo 12 mulheres e 85 homens, além de outros três processados por 

realizarem aqui o terceiro, quarto ou sexto casamento.170 Novinsky também fez esse tipo de 

pesquisa e, dentro do mesmo recorte temporal dos autores já citados, ela identificou 87 

indivíduos processados por casarem-se novamente sendo o primeiro cônjuge vivo.171 

Analisando tais dados, podemos notar uma “popularidade” do delito, impulsionado, 

entre outros motivos incluindo os supracitados, pelo deslocamento constante de indivíduos 

entre a Península e as possessões ultramarinas.172 Assumpção comenta sobre essas migrações e 

como ela afetava o casamento de inúmeras pessoas: 

A migração constante parece ter sido, portanto, um fator de grande 

importância na desestruturação familiar, resultando, muitas vezes na prática 

da bigamia, realizada ou pela mulher cujo marido se ausentara e deixara de 

enviar notícias, supondo-se que estava morto, ou pelo homem que contraía 

novas núpcias no novo destino, fingindo-se solteiro ou viúvo. Referimo-nos, 

porém, não só às migrações internas, mas aquelas decorrentes do processo de 

expansão.173 

 

Além disso, fica claro que houveram processados independendo do personagem na 

escala social, isto é, tenham sido eles os mais ou menos abastados financeiramente. Observa-se 

também a motivação, indiferente às razões pessoais, pela qual os bígamos arriscavam-se a 

casar-se novamente. Tal como citamos anteriormente, na colônia não foi diferente: os bígamos 

afrontaram a sacramento da matrimônio porque tinham mesmo a intenção de casar. Evitaram, 

                                                           
169 Dados presentes em VAINFAS, Ronaldo. Trópico dos Pecados: moral, sexualidade e Inquisição no Brasil. 

Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2010, p. 136. 
170 BRAGA, Isabel M. R. Mendes Drumond. A bigamia em Portugal na época moderna: Sentir mal do 

sacramento do matrimônio?. Lisboa: Hugin Editores, 2003, p. 102-103. 
171 NOVINSKY, Anita. Inquisição: prisioneiros do Brasil. Séculos XVI-XVIII. Rio de Janeiro: Expressão e 

Cultura, 2002, p. 39. 
172 O Concílio de Trento alertou os párocos para terem cuidado na realização de casamentos envolvendo 

“vagabundos”, isto é, os que andavam vagando, migrando sem moradia certa. Cf. VAINFAS, Ronaldo. Trópico 

dos Pecados: moral, sexualidade e Inquisição no Brasil. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2010, p. 136. 
173 ASSUMPÇÃO, Michelle Trugilho. Transgressores do matrimônio: a bigamia através da ótica inquisitorial. In: 

Anais do XIV Encontro Regional da ANPUH-Rio – Memória e Patrimônio. Rio de Janeiro, 2010, p. 34. 



73 

 

diferente de boa parte das pessoas, transgressões como o adultério e o concubinato, para 

compartilharem a vida conjugal, serem reconhecidos e vistos como casados.  

À guisa de conclusão, menciono que numa perspectiva de gênero, tenha sido na colônia 

ou na metrópole, inúmeras pesquisas concordam que um maior número de homens 

transgrediram o sacramento do matrimônio por meio da bigamia. Na pesquisa realizada por 

Mariana Alves, dos 280 processos encontrados para o Tribunal de Lisboa – jurisprudência 

responsável por também analisar os casos vindos do Brasil – no século XVII, 228 eram 

referentes a homens e 52 a mulheres.174 Geraldo Pieroni afirma que dos 87 bígamos registrados 

pelo tribunal inquisitorial de Lisboa que habitavam no Brasil, eles são, sobretudo, homens 

(92%, ou seja, 80 em 87 processos) e habitaram em inúmeros lugares pela colônia.175 A razão 

encontrada por Alves para essa maior incidência masculina entre os processados corrobora com 

a de outras pesquisadoras tais como Isabel Braga e Maria Beatriz Nizza da Silva: a alta 

mobilidade espacial desses homens, tenha sido ela interna ou exteriormente, vindo, por 

exemplo, para o Brasil.176 

  

                                                           
174 ALVES, Mariana Rocha Ramos de Oliveira. Inquisição e Bigamia Disciplinamento e Transgressões de 

Cristãos Velhos Portugueses Julgados pelo Tribunal do Santo Ofício (Lisboa, século XVII). 2017. 133p. 

Dissertação (Mestrado em História) – Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica, 2017, p. 76. 
175 PIERONI, Geraldo. Religião e Gênero: Inquisição Portuguesa e as mulheres acusadas de bigamia banidas para 

o Brasil. FAZENDO O GÊNERO: DIÁSPORAS, DIVERSIDADES, DESLOCAMENTOS, 9, 2010, Santa 

Catarina, Anais... Santa Catarina: UFSC, 2010. Disponível em: 

http://www.fazendogenero.ufsc.br/9/resources/anais/1268222233_ARQUIVO_bigamia_floripa.pdf. Acesso em: 

01 abr. 2018. 
176 Essa discussão encontra-se em: SILVA, Maria Beatriz Nizza da. “Bígamas e seduzidas em Portugal e no Brasil”. 

As faces de Eva, 1(2), Lisboa, 1999, p. 30 apud ALVES, Mariana Rocha Ramos de Oliveira. Inquisição e 

Bigamia Disciplinamento e Transgressões de Cristãos Velhos Portugueses Julgados pelo Tribunal do Santo 

Ofício (Lisboa, século XVII). 2017. 133p. Dissertação (Mestrado em História) – Universidade Federal Rural do 

Rio de Janeiro, Seropédica, 2017, p. 76. 

http://www.fazendogenero.ufsc.br/9/resources/anais/1268222233_ARQUIVO_bigamia_floripa.pdf


74 

 

2.3 Histórias da nossa gente: bígamos na terra dos papagaios 

Tanto que uma pessoa estava nestas partes 

do Brasil, logo nelas podia casar sem embargo 

de ser casado em outra parte 

Confissão de Catarina Morena 

Bahia 1593 

A colônia não foi um ambiente excluído à presença de bígamos. Como bem afirmou 

Isabel Braga, foi o local predileto dos pecadores para a pratica do delito. Nas próximas páginas 

iremos nos ater a apresentar alguns personagens que caíram na malha inquisitorial somente por 

terem contraído um segundo, terceiro ou mais matrimônios, ou como dizia a Igreja por terem 

“sentindo mal do sacramento”.  

Na mesa inquisitorial: Maria Simões e Antônio da Costa de Almeida 

A história contada nas próximas páginas tem como base três confissões feitas diante do 

licenciado Heitor Furtado de Mendonça durante sua visita a Pernambuco, Paraíba e Itamaracá 

entre 1594 e 1595. Por ordem de apresentação à Mesa Inquisitorial temos a confissão de 

Antônio da Costa de Almeida, realizada em 8 de novembro de 1594. No dia 10 de janeiro de 

1595, foi a vez de Maria Simões sentar-se em frente aos inquisidores e confessar-se; por fim, 

três dias depois da senhora, isto é, 13 de janeiro de 1595, foi a vez de Antônio da Costa retornar 

à mesa e contar detalhes que não recordou na primeira vez. Por questões de cronologia dos fatos 

nas confissões do casal, nós daremos início a narração a partir da confissão de Maria Simões e 

depois inserimos a presença de Antônio da Costa. Sendo assim, as confissões estarão mescladas 

para um melhor entendimento dos acontecimentos. 

O licenciado Heitor Furtado de Mendonça chegou acompanhado de seus subalternos à 

cidade de Filipéia, na capitania da Paraíba, numa sexta-feira dia 6 de janeiro de 1595 – dia de 

Reis – para mais uma fase da Primeira Visitação do Santo Ofício às partes do Brasil. No mesmo 

dia publicou-se na entrada da Igreja matriz um mandato que declarava que no próximo 

domingo, dia 8 de janeiro, iria ser realizada uma missa para inaugurar as atividades 

inquisitoriais na região. Assim fora feito: houve a missa – com grande participação popular –, 

publicou-se o édito de fé e o da graça, fora concedido 15 dias de perdão e deu-se iniciado os 

trabalhos inquisitoriais no território paraibano.  

Não se sabe se Maria Simões estava entre a multidão que assistiu à missa no dia 8 ou se 

ela soube da chegada da Inquisição em sua região por terceiros ou através de rumores, fato é 

que ela fora a primeira da região a se confessar para a Mesa Inquisitorial, no dia 10 de janeiro. 



75 

 

Natural da cidade do Porto, a cristã-velha tinha quarenta anos quando decidiu contar aos 

inquisidores seu delito. Na época era casada com Antônio da Costa de Almeida, porém, sua 

trajetória matrimonial começa em Portugal. 

Vinte e três anos antes daquele momento, ou seja, em 1572 e aos dezessete anos de idade, 

Maria Simões casou-se na manhã do dia de Nossa Senhora das Martens [sic] in facie ecclesie 

com o cristão velho, “soldado de África”,177 Belchior Fernandes na Igreja de São Paulo – 

segundo ela, o local estava com muita gente – na Boa Vista, em Lisboa. O padre Jorge Dias 

seguindo a normatização tridentina deu a sua benção ao casal, selando a união para a eternidade.  

O casal viveu junto por três anos, “até que El Rei Sebastião passou à guerra de África, 

em cuja companhia foi também o dito seu marido Belchior Fernandes”.178 Estando encarcerado 

em Fez, cidade marroquina, o soldado enviou uma carta para a esposa informando-a que tinha 

ficado doente. Após essa carta, o tempo passou e ele não enviou mais nenhuma notícia. 

Passaram-se cerca de cinco anos, ou seja, por volta de 1582, para que Maria recebesse alguma 

informação sobre o esposo – e ela não poderia ser pior. Encontrando-se com a cristã velha, João 

Ramos, soldado de Tânger179 que conhecia Belchior, disse a ela que quando esteva preso em 

Tetuão (cidade marroquina), soube por um encarcerado de Fez que seu esposo estava cada vez 

mais doente e que não escaparia. Não bastasse a péssima notícia, João continuou e tornou tudo 

muito pior. Ele afirmou que após conhecer outro cativo em Fez soube que o cristão velho já 

estava morto. 

É de se imaginar, apesar da ausência dessa informação na documentação, o quão 

consternada deve ter ficado Maria. Sabendo a sua condição de subjacência na sociedade 

portuguesa – além de ser mulher, o que já carregava um fardo negativo considerável, estava 

viúva e sem grandes perspectivas de vida dali em diante –, ela não demorou para se amigar com 

Antônio da Costa de Almeida, cristão velho, natural da Ilha da Madeira.180 Estando juntos em 

                                                           
177 Confissão de Maria de Simões. MELLO, Jose Antônio Gonsalves de. Confissões de Pernambuco 1594-1595: 

primeira visitação do Santo Oficio as partes do Brasil. Recife, PE: UFPE, 1970, p. 126. 
178 Esta “guerra de África” mencionada por Maria refere-se à Batalha de Alcácer-Quibir, conflito que ocorreu em 

1578, no Marrocos, motivado pelo desejo do rei de Portugal Sebastião I de tentar recuperar o poder português no 

norte da África, frente aos investimentos expansionistas e económicos de inúmeros outros impérios, tal como o 

turco. Pelas indicações temporais, podemos julgar que Belchior fora convocado em 1577 para a formulação do 

exército português que iria para o continente africano no ano seguinte.  
179 Conforme a segunda confissão de Antônio da Costa: “de Tangere”. Confissão de Antônio da Costa de Almeida 

(1595). MELLO, Jose Antônio Gonsalves de. Confissões de Pernambuco 1594-1595: primeira visitação do Santo 

Oficio as partes do Brasil. Recife, PE: UFPE, 1970, p. 134. 
180 As informações sobre o local de nascimento de Antônio estão contidas em sua primeira confissão, em 1594. 

Confissão de Antônio da Costa de Almeida (1594). MELLO, Jose Antônio Gonsalves de. Confissões de 

Pernambuco 1594-1595: primeira visitação do Santo Oficio as partes do Brasil. Recife, PE: UFPE, 1970, p. 58. 



76 

 

relacionamento, apressaram-se, em pouco tempo estavam coabitando e diante desse cenário, 

haveriam de se organizar para oficializar a união. Pontuo que eles poderiam permanecer 

amigados, aos olhos da sociedade estariam amancebados, o que para a Igreja era grave, mas 

nada que admoestações não pudessem resolver, contudo, como já mencionado anteriormente, 

havia sempre o interesse dos bígamos pelo matrimônio. É incontestável que houve o 

amancebamento e concubinato, por exemplo, em Portugal e no Brasil, no entanto, a bigamia 

fora o caminho escolhido por muitos, pois havia, de fato, uma valorização do enlace 

eclesiástico. O que diverge, é claro, da interpretação eclesiástica, também já citada, de mal 

sentimento para com o sacramento do matrimônio. 

O desejo pela realização do matrimônio era tanto que fora utilizado um meio escuso para 

tornar esse enlace viável, principalmente para Maria. Para comprovar que a confessante estava 

apta a se casar, eles contaram com o testemunho do soldado João Ramos e de Luís Alvares,181 

mancebo “magro e seco de rosto e barbipreto, com o rosto cheio de barba”, que foi convencido 

a testemunhar que conhecera Belchior enquanto esteve cativo em Fez e que ele estava, de fato, 

morto. O testemunho era falso e vale destacar, segundo a confessante, que ao mancebo “não 

lhe prometeram nem pagaram nada”182 pelo feito ou, como pontuou Antônio da Costa, “não 

induziram a que jurassem falso, nem para isto lhe prometeram nem deram coisa alguma”.183 As 

testemunhas foram apresentadas ao vigário geral de Lisboa, que acatou o casamento. No mesmo 

local que antes se casou, a Igreja de São Paulo, Maria Simões e Antônio da Costa estiveram 

presentes perante muita gente, segundo ambas confissões, em um sábado184 pela manhã e “em 

face da Igreja, legitimamente, na forma do Sagrado Concílio”185 “disseram as palavras de 

presente de que a Madre Santa Igreja usa nos matrimônios”.186 A cerimônia deve ter acontecido, 

com base nos dados informados pelos confessantes, em 1582. 

                                                           
181 O nome do tal mancebo aparece na segunda confissão de Antônio da Costa, que retorna à mesa por recordar-se 

de mais detalhes. No relato de Maria Simões ela não se lembra do nome do rapaz. Confissão de Antônio da Costa 

de Almeida (1595). MELLO, Jose Antônio Gonsalves de. Confissões de Pernambuco 1594-1595: primeira 

visitação do Santo Oficio as partes do Brasil. Recife, PE: UFPE, 1970, p. 134. 
182 Confissão de Maria de Simões. MELLO, Jose Antônio Gonsalves de. Confissões de Pernambuco 1594-1595: 

primeira visitação do Santo Oficio as partes do Brasil. Recife, PE: UFPE, 1970, p. 127. 
183 Confissão de Antônio da Costa de Almeida (1595). MELLO, Jose Antônio Gonsalves de. Confissões de 

Pernambuco 1594-1595: primeira visitação do Santo Oficio as partes do Brasil. Recife, PE: UFPE, 1970, p. 134. 
184 Na sua primeira confissão, em novembro de 1594, Antônio da Costa afirmou não se lembrar do dia da 

cerimônia. Confissão de Antônio da Costa de Almeida (1594). MELLO, Jose Antônio Gonsalves de. Confissões 

de Pernambuco 1594-1595: primeira visitação do Santo Oficio as partes do Brasil. Recife, PE: UFPE, 1970, p. 

58. 
185 Confissão de Antônio da Costa de Almeida (1594). MELLO, Jose Antônio Gonsalves de. Confissões de 

Pernambuco 1594-1595: primeira visitação do Santo Oficio as partes do Brasil. Recife, PE: UFPE, 1970, p. 58 
186 Confissão de Maria de Simões. MELLO, Jose Antônio Gonsalves de. Confissões de Pernambuco 1594-1595: 

primeira visitação do Santo Oficio as partes do Brasil. Recife, PE: UFPE, 1970, p. 127. 



77 

 

Não bastasse esse arranjo para que o casamento acontecesse. Os confessantes ainda 

tiveram que se preocupar com a possibilidade de Luís Alvares confessar que tinha feito um 

falso testemunho. Consoante Maria, o mancebo disse que “havia de ir acusar da dita falsidade, 

mas não lhe declarou aonde, nem perante quem se havia de acusar”. Sem saber se de fato o 

mancebo fez o que tinha dito, o casal permaneceu convivendo juntos, afinal, até que se provasse 

o contrário eles estavam legalmente casados. 

Tempos depois da cerimônia, Maria e Antônio vieram para a colônia portuguesa na 

América e levantaram morada na Paraíba. Ele, na época em que se apresentou pela primeira 

vez à Mesa Inquisitorial, em novembro de 1594, tinha trinta e seis anos e era escrivão na 

Fazenda del Rei, Alfândega e Almoxarifado. Sua confissão torna-se cativante quando ele afirma 

que seis anos, pouco mais ou menos, antes daquele momento, ou seja, algo em torno de 1588, 

ele voltou para Lisboa no intuito de negociar a confirmação de seu ofício, deixando sua esposa 

“viva e prenhe”.187 Estando em Lisboa ele recebeu uma carta do seu amigo Manuel de Azevedo, 

morador da Paraíba e provedor da Fazenda del Rei – o que segundo o confessante configurava 

a carta ser de confiança –, informando que sua esposa, Maria Simões, tinha falecido no parto. 

Certamente, o escrivão deve ter ficado, no mínimo, surpreso e tocado pela notícia trágica. Após 

ficar sem saber de notícias que lhe informassem o contrário e procurar pessoas que lhe 

confirmassem o ocorrido, ele “se vestiu como viúvo e por tal se teve e nomeou”.188 

Estando viúvo não demorou muito para o confessante estivesse com outra pessoa. Por 

volta de 1589, ele conheceu a cristã velha Fulana Henriques, nome o qual ele não se recorda ao 

certo, que lhe disse que ele deveria se casar com sua sobrinha “moça viúva chamada Filipa 

Barbosa, que lhe morrera seu marido na Índia, chamado Manuel Tomás”.189 Para o enlace 

acontecesse, ele afirmou que parentes da moça deveriam procurá-lo para trabalhar em todos os 

detalhes. Assim fora feito e os primos da viúva, Antônio Rodrigues e Fernão Pinto ficaram à 

frente da parte burocrática do ritual. É interessante notar que o confessante revela para os primos 

de sua futura esposa que não tem tanta certeza sobre a morte da sua primeira mulher, porém os 

garante que em breve irá ter notícias concretas com relação a isso devido a chegada de pessoas 

                                                           
187 Confissão de Antônio da Costa de Almeida (1594). MELLO, Jose Antônio Gonsalves de. Confissões de 

Pernambuco 1594-1595: primeira visitação do Santo Oficio as partes do Brasil. Recife, PE: UFPE, 1970, p. 58 
188 Confissão de Antônio da Costa de Almeida (1594). MELLO, Jose Antônio Gonsalves de. Confissões de 

Pernambuco 1594-1595: primeira visitação do Santo Oficio as partes do Brasil. Recife, PE: UFPE, 1970, p. 59. 
189 Confissão de Antônio da Costa de Almeida (1594). MELLO, Jose Antônio Gonsalves de. Confissões de 

Pernambuco 1594-1595: primeira visitação do Santo Oficio as partes do Brasil. Recife, PE: UFPE, 1970, p. 59. 



78 

 

que estariam vindo da Paraíba para o Reino. Assim como ele iria investigar, o confessante 

aconselhou os primos de Filipa a certifica-se da morte de Manuel Tomás. 

As investigações foram feitas e no tocante ao caso de Filipa foram encontradas 

testemunhas que disseram ter ouvido falar sobre a morte de Manuel. Uma petição fora enviada 

ao Vigário Geral de Lisboa solicitando a realização do matrimônio, porém tendo algumas 

dúvidas a repassou ao Arcebispo que após analisar o caso solicitou que os familiares 

procurassem por informações mais concretas sobre a morte de Manuel. Nesse meio tempo, o 

casal chegou a ter “conversação carnal”. Após uma nova investigação não se conseguiu 

encontrar nenhuma informação confiável sobre a morte de Manuel ou a de Maria Simões. 

Pensou-se então em uma outra estratégia para que tornasse o casamento viável para ambos. 

Conta-nos a confissão de Antônio da Costa: 

Então eles ordenaram uma petição em nome dêle confessante, em que dizia 

que êle, Antônio da Costa de Almeida, era natural da cidade de Lisboa, da 

freguesia do Loreto, e que nunca dela saíra para fora de Lisboa senão com El 

Rei Sebastião na jornada de África, onde cativara e donde tornara para a 

mesma Lisboa, e que portanto lhe desse licença para se receber com Filipa 

Barbosa, não lhe saindo impedimento nos banhos, na qual petição falsa êle 

confessante consentiu. [...] Então os ditos dois irmãos fizeram correr os 

pregões ordinários, nos quais se nomeavam a êle confessante e à dita Filipa 

Barbosa por solteiros e naturais de Lisboa, na qual falsidade de se nomear ela 

por solteira êle também consentiu.190 

 

Portanto, como se pode notar, o arranjo foi declarar que Antônio nunca estivera fora de 

Lisboa, a não ser para ir lutar, porém voltara, e Filipa foi dita como solteira. Além disso, para 

que o casamento de fato ocorresse, haja vista que depois dessa falsa documentação não houve 

nenhum impedimento, eles foram recorrer à benção do vigário da igreja de São Giam de Lisboa, 

um senhor que conhecera a mãe de Filipa e foi convencido de que ela era uma das filhas que 

não haviam se casado. Assim, diante de alguns convidados, eles receberam as palavras de 

presente que a Santa Madre Igreja usa no sacramento do matrimônio.  

Após alguns meses vivendo como casado, Antônio da Costa encontrou no terreiro do 

Paço um criado de Antônio Cavalgante, um tal de Fuão Barbante, que lhe contou ter estado na 

Paraíba há três ou quatro meses para comprar galinhas e uma de suas vendedoras foi Maria 

Simões que estava “viva e sã com uma criança de mama no colo”.191 Apesar de não está inserido 

                                                           
190 Confissão de Antônio da Costa de Almeida (1594). MELLO, Jose Antônio Gonsalves de. Confissões de 

Pernambuco 1594-1595: primeira visitação do Santo Oficio as partes do Brasil. Recife, PE: UFPE, 1970, p. 60 
191 Confissão de Antônio da Costa de Almeida (1594). MELLO, Jose Antônio Gonsalves de. Confissões de 

Pernambuco 1594-1595: primeira visitação do Santo Oficio as partes do Brasil. Recife, PE: UFPE, 1970, p. 61. 



79 

 

na confissão, a notícia indubitavelmente pegou o confessante de surpresa. A consternação e o 

temor diante do delito que cometera com Filipa deve ter acometido Antônio. Tanto é verdade, 

que ele logo inferiu, sendo Barbante um homem de confiança, que a dita carta que recebera 

tempos atrás era falsa e que provavelmente fora produzida por algum inimigo seu. Refletindo, 

ele presumiu que a falsa carta foi feita por Baltazar da Nóbrega, seu inimigo na fazenda da 

Paraíba. O confessante buscou saber, por contatos próximos a Nóbrega, se ele havia de fato 

feito a carta, mas não encontrou respostas satisfatórias. “Com muita fúria e nojo foi logo em 

busca dêle e o buscou por vezes com tenção de o matar se o achasse”,192 assim não o fez porque 

um tal de Fuão Vieira o acalmou e o conscientizou de que tal ato seria um erro. 

Antônio da Costa confessou-se com três frades diferentes e todos foram unanimes e 

categóricos: ele deveria retornar à casa de sua primeira esposa. Assim o fez, porém antes de 

partir de Portugal ele relatou tudo o que havia acontecido para Filipa e disse que caso chegasse 

à Colônia e descobrisse que Maria Simões estava morta, ele retornaria prontamente para as 

terras lusitanas. Filipa consentiu e o aconselhou a não dizer a verdade para sua família. Ele 

afirmou aos familiares da esposa que voltaria a Paraíba para localizar a sua casa e colocá-la a 

venda. Após esse momento, ele partiu em direção ao Brasil. 

Sem sair da Paraíba, Maria Simões foi ter notícias de seu esposo dois anos após o sumiço 

dele, descobrindo através de muitas pessoas que vinham do reino, que ele se casara com outra 

mulher em Lisboa. O encontro de Simões e Almeida deve ter sido um misto de surpresa e 

emoção. Estando diante do marido, ela o confrontou e ele confirmou que havia se casado em 

Portugal após ser informado que ela tinha falecido. Ele complementou dizendo que após saber 

de toda a verdade, foi se aconselhar com alguns frades e todos o mandaram retornar para o seu 

lar. Perguntado por Maria se estando em Portugal ele soube de alguma notícia de Belchior 

Fernandes, Antônio da Costa mentiu dizendo que ele saiu do cativeiro em Fez, foi para sua 

cidade natal Barcelos e lá acabou morrendo, sendo Antônio e Maria já casados. 

Dando continuidade a sua vida, Antônio revelou que recebeu uma carta de Filipa lhe 

revelando que havia parido um filho dele e pedia que ele não esquecesse de sua família. 

Contudo, um ano e meio antes daquela confissão, ou seja, algo entre 1592-1593, ele recebeu 

outra carta sendo informado que o dito Manuel Tomás, primeiro esposo de Filipa, havia 

retornado da Índia e que a cristã velha ao saber da notícia se reclusou em um mosteiro. As 

                                                           
192 Confissão de Antônio da Costa de Almeida (1594). MELLO, Jose Antônio Gonsalves de. Confissões de 

Pernambuco 1594-1595: primeira visitação do Santo Oficio as partes do Brasil. Recife, PE: UFPE, 1970, p. 62. 



80 

 

confissões encerraram-se com o pedido de perdão de ambos confessantes e com os conselhos 

dos inquisidores de que eles não saíssem da região e que mantivesse sua vida familiar como 

deveria ter sido desde o início. 

Uma história com inúmeras reviravoltas como a de Maria Simões e de Antônio da Costa 

de Almeida fez parte de inúmeros outros casos de bigamia. Vale relembrar que as principais 

razões que moveram os nossos personagens a buscarem um novo casamento foram: a) o próprio 

apreço pelo casamento – está mais que explícito que eles ao ficarem “solteiros” ou “viúvos” 

não demoravam muito para estarem com outra pessoa novamente –, ou seja, vai por terra a 

justificativa persecutória da Inquisição de que os bígamos desprezavam o rito matrimonial; e 

b) a desculpa de que os cônjuges sumiam ao sair de casa em busca de algo melhor ou para “lutar 

na guerra de África”, ou “ir para a Índia”, ou “confirmar seu ofício”, ou porque recebiam a 

notícia de o esposo ou esposa havia falecido moviam os cônjuges abananados a procurar algo 

melhor, principalmente as mulheres, tal como Maria Simões e Filipa Barbosa, que carregaram 

preconceitos sociais que condenavam a sua solteirice. Logo, a história narrada até aqui mostra 

o quão complexo poderia ser a vida desses casais baseados na bigamia e que o casamento era 

tão valorizado pela sociedade a ponto deles procurarem correr riscos ao se enveredar em outro 

enlace matrimonial. 

Na mesa inquisitorial: Manoel Leme da Silva 

Nem sempre de um casamento ilegal fora daquele que anteriormente fora sacralizado pela 

Igreja viveu os bígamos. O vaqueiro Manoel Leme da Silva, 60 anos, é um exemplo disso. Ele 

possuiu quatro consortes e foi através de sua confissão nos cárceres lisboetas, em 1699, que nós 

descobrimos a sua história.193  

Nascido na cidade de Funchal, localizada na Ilha da Madeira, teve, ainda quando rapazote, 

“algum trato” com Catarina Sousa, sendo obrigado a “casar-se preso na cadeia”. Desgostoso 

com essa situação arranjada, partiu para Alcácer do Sal, no Algarve, onde casou-se pela segunda 

vez com uma donzela, tendo o falso testemunho de um amigo marinheiro como prova de sua 

solteirice. Passados três meses, a moça faleceu e sua sogra logo lhe arranjou uma viúva, com 

quem se casou sacramentalmente. Não durou muito para que ele se confessasse ao vigário, o 

qual ordenou que ele retornasse para a sua primeira esposa. 

                                                           
193 ANTT, Inquisição de Lisboa. Processo de Manuel Leme da Silva. 1700, Proc. 10018. 



81 

 

Ao retorna para casa perde qualquer esperança de continuar naquele relacionamento: 

Catarina agora tinha uma filha, fruto de um adultério, e tão logo soube do retorno de Manoel, 

escondeu-se para que ele não a encontra-se. Desafortunado, ele parte para o Brasil. 

Anos se passam e em Cachoeira, na Bahia, é informado por uma escrava vinda da Madeira 

que Catarina tinha morrido. Casa-se, portanto, com Luíza Ferreira, 22 anos. Eis sua quarta 

esposa. Com oito anos de casados e já pai de dois filhos, chega ao conhecimento do Juiz dos 

Casamento da Bahia que a primeira esposa do vaqueiro encontra-se viva. Ao saber da notícia o 

funchalense foge. 

Dom João Franco de Oliveira, o Arcebispo da Bahia na época, oficia ao pároco de 

Itapicuru informando a fuga do vaqueiro e salientando a sua suspeita de que ele possa estar em 

Jeremoabo – ambas localidades pertencentes à Capitania de Sergipe. Devido à ausência de 

oficiais da Inquisição na Capitania, o Familiar Domingos Oliveira Lopes, da Bahia, é incumbido 

de ir ao Vazabarris (Sergipe), ao curral de João Barbosa Leão, para com cautela averiguar o 

paradeiro do bígamo fugitivo. Nesta incumbência, o comissário alerta o familiar de que o 

criminoso já possa estar com um nome falso, logo, a busca deste deve ser realizada com todo 

cuidado possível. Além desta, é feita uma recomendação perspicaz ao funcionário: não eram 

para ser realizadas prisões desmedidas, ou seja, era necessário que se prendesse o homem 

correto, nem que para isso foi preciso força policial – visando a possibilidade de cercar algum 

lugar –, oficiais da justiça e milícias – caso fosse necessário efetuar a prisão do réu. As 

recomendações se encerram de forma interessante: “traga o réu com muita cautela pois nestes 

sertões, se não guardam respeito ao Santo Ofício nem às justiças”. Através dessa afirmação é 

possível inferir, portanto, que o desrespeito as autoridades, as normas e leis sempre fora bastante 

latente em nossa sociedade. Contudo, é sabido que questionar ou desrespeitar ordem vindas do 

Santo Ofício eram, no mínimo, arriscadas. Haja vista que a desobediência era punida quase 

sempre prontamente. Luiz Mott salienta que: 

Um dos privilégios dos Familiares era o trazerem armas proibidas por lei: nas 

diligências podiam usar o hábito com a terrível cruz no peito, a fim de 

cerimonializar mais a execução. Na Torre do Tombo há diversos processos 

contra pessoas que perturbaram ou impediram “o ministério dos negócios e 

causas da Fé, ofendendo, ameaçando e intimidando” funcionários, 

testemunhas e denunciantes da Inquisição. Graves castigos corporais puniam 

tais ousadias194. 

 

                                                           
194 MOTT, Luiz. A Inquisição em Sergipe. São Cristóvão: Editora UFS; Aracaju: IHGSE, 2013, p. 72. 



82 

 

Retornando ao nosso vaqueiro. O Familiar Lopes demorou 37 dias no encalço de Manoel, 

percorrendo regiões do Vazabarris e do sertão sergipano até chegar a Jeremoabo. Após mais de 

80 léguas, o encontrou na fazenda de João Barbosa Leão, localizada no sertão do Rio do Peixe, 

freguesia de Jeremoabo. Entregue “em bom recado” ao carcereiro da cidade, o réu foi 

encaminhado a Lisboa. A sua sentença, lida na sala do Santo Ofício, determinava como punição 

7 anos de degredo nas galés. 

Como de praxe, o Familiar Lopes recebeu por seus serviços e caso o réu tivesse posses o 

dinheiro seria retirado deste patrimônio, caso ele não possuísse a Inquisição responsabilizava-

se pelos honorários do funcionário. 

Encerrado o caso do vaqueiro, vale refletir mais uma vez o quão complexa foi a vida 

daqueles que foram julgados por meramente “sentirem-se mal do sacramento”, como alegava a 

Inquisição. É notável que por insatisfação no relacionamento, Manoel procurou outro, ou seja, 

apreciava tanto a união que quis tentar novamente com outra pessoa. Até ser perseguido, 

Manoel estava na sua quarta tentativa, o que para nós pode muito bem demonstrar que casar-se 

poderia estar muito mais “em alta” do que simplificava o Santo Ofício afirmando que os 

bígamos possuíam desprezo pelo matrimônio. 

Na mesa inquisitorial: Clemente José dos Santos 

O último caso apresentado por nós narra uma história repleta de reviravoltas ambientada 

numa área da colônia brasileira que para muitos pode ser desconhecida quando se trata da 

presença inquisitorial na América Portuguesa: o extremo sul do Brasil, onde hoje localizam-se 

os estados do Paraná, Santa Catarina e Rio Grande do Sul. 

Alguns pesquisadores já se debruçaram sobre a presença do Tribunal na região e 

realizaram trabalhos pertinentes que só agregam ao conhecimento relacionado à Inquisição e 

sua presença no Brasil Colonial.195 Nossa intensão é destacar essa atuação através da história 

de Clemente José dos Santos explicando mais alguns meandros da instituição, ressaltando 

                                                           
195 Ver, principalmente, o trabalho de MONTEIRO, Lucas Maximiliano. A Inquisição não está aqui? A presença 

do Tribunal do Santo Ofício no extremo sul da América Portuguesa (1680-1821). 2011. 219p. Dissertação 

(Mestrado em História) – Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto Alegre, 2011. Além disso, textos do 

professor Fábio Kühn: KÜHN, Fabio. A atuação do Tribunal do Santo Ofício no extremo sul do Brasil: Um caso 

porto-alegrense (1790-1795). Anos 90. Porto Alegre, n.8, p.113-124, 1997. KÜHN, Fabio. As redes de distinção: 

familiares da Inquisição na América Portuguesa do século XVIII. Varia História. v. 26, n. 43, jan.-jun. 2010. 



83 

 

características já apresentadas e destacando que os bígamos, mesmo estando nos lugares mais 

remotos, nem sempre conseguiam se livrar do Santo Ofício. 

Natural da freguesia de Ceira, Bispado de Coimbra, Clemente José dos Santos tinha 45 

anos quando apresentou-se para fazer sua confissão ao inquisidor Joaquim José Guião em 

janeiro de 1795. Nela o acusado narra a sua trajetória atribulada, que envolve deserções, morada 

na América Portuguesa e dois casamentos.196 Quando morador em Portugal, Clemente foi 

soldado do Regimento dos Dragões de Aveiro por oito anos, porém acabou desertando. Em sua 

nova terra, assentou praça em outro Regimento, o de Olivença dos Algibeirões e em 1771 

casou-se com Maria Batista, 40 anos de idade e viúva de dois maridos. A vida de casado durou 

pouco, pois estando na vila do regimento do qual desertou, Clemente foi preso cerca de quinze 

dias após a realização do seu matrimônio. 

A caminho da cadeia de Torres Novas, acabou fugindo e buscou abrigo no seu segundo 

regimento, no qual assentou praça por dois anos. Ao procurar sua esposa em sua terra natal, foi 

preso pela segunda vez, sendo conduzido com sucesso até a prisão do Regimento de Aveiro, 

onde, após passar por um Conselho de Guerra, recebeu a sentença de morte. Todavia, a pena 

capital foi perdoada pelo rei, que comutou-a para a Índia. Destacamos aqui o que já fora 

mencionado em nosso texto anteriormente: apesar de constar nas legislações civis estabelecidas 

pelo Estado português, a pena capital muitas vezes não foi cumprida devido ao perdão dado 

pelo rei. 

O degredo para o Oriente não se realizou e é nesse momento que a vida do soldado 

transforma-se por completo. Durante a escala no Rio de Janeiro, Clemente foi mandado como 

reforço das tropas lusitanas que iriam defender Rio Grande da invasão espanhola. É provável 

que ele tenha participado das tropas enviadas em 1776 para a expulsão dos espanhóis daquele 

território, que haviam chegado por ali em 1763 devido a inúmeras hostilidades trocadas entre 

as Coroas ibéricas. Os conflitos só foram cessados em 1777 com a assinatura do Tratado de 

Santo Idelfonso. Foi nesse ano também que Clemente desertou para a Vila de Porto Alegre e lá 

trabalhou por dois anos como capataz e feitor de fazendas. 

Após esse tempo na vila, Clemente foi novamente preso por sua deserção e foi enviado a 

Rio Grande. Nessa viagem, nos conta o acusado, ele foi acompanhado por “uma rapariga que 

ia tratar do seu livramento e que tratava com ele réu com ideias de casar com ele a quem ele réu 

                                                           
196 ANTT, Inquisição de Lisboa. Processo de Clemente José dos Santos. 1795, proc. 6258. 



84 

 

sempre disse que tinha embaraço para este fim”. O ex-soldado foi encaminhado para o Rio de 

Janeiro e lá recebeu a sentença de cinco anos de degredo para a Angola. Contudo, como já 

ocorrera em situações anteriores, Clemente conseguiu fugir em direção a Porto Alegre. Segundo 

sua confissão “nessa jornada gastara um ano atravessando matos até que chegou ao distrito de 

São Paulo onde esteve oito meses na Vila de Coretiva [Curitiba] e dali atravessou novamente 

os matos sem perder de vista a Vila de Porto Alegre para onde veio”.197 

Estando na Vila de Nossa Senhora dos Anjos (Gravataí), por volta de 1781, o ex-soldado, 

com o dinheiro que conseguiu ganhar durante o período que viveu em Coretiva, passou a viver 

de “traficar e lavrar a sua própria fazenda”. Foi nesse período que, segundo ele, conheceu um 

homem, de quem tornou-se amigo, que lhe apresentou sua filha na intenção de arranjar-lhe 

casamento. Apesar de Clemente alegar que já tinha um embaraço em Portugal, acabou 

sucumbindo e confessou que passou a ter “trato ilícito” com a mulher durante dois anos. 

Vivendo em concubinato, a vida de Clemente ganhou novos contornos. Entra em cena o 

padrinho da mulher do ex-soldado, o fazendeiro e Capitão da Cavalaria Auxiliar do Continente, 

Custódio Ferreira Guimarães. Este ameaçou prendê-lo, o obrigou a vender suas terras e seus 

gados, além de fazê-lo empregado de sua fazenda, sempre o pressionando a casar-se com sua 

afilhada. Clemente tinha razões para evitar o enlace: além de estar na mira da justiça eclesiástica 

(principalmente, dos visitadores diocesanos que condenavam veementemente o concubinato), 

estava também sendo procurado como desertor e foragido da justiça real portuguesa. No 

entanto, a pressão surtiu efeito e por medo de ser preso novamente, Clemente aceitou se casar 

pela segunda vez com Maria Teresa da Conceição. Como havia dito que era casado ao pai e ao 

padrinho de Maria Teresa, ele afirmou não ter participado em nenhum momento nos despachos 

do juízo eclesiástico, nem apresentou testemunhas para atestar, frente às autoridades 

eclesiásticas da região, de que era livre e desimpedido para casar.  

É durante os encaminhamentos de seu casamento com Maria Teresa que a vida de 

Clemente sofre um forte impacto. Surge uma denúncia de que ele já era casado em Portugal. A 

denúncia partiu da “rapariga”, chamada Maria Felícia, que o acompanhou preso ao Rio Grande 

anos atrás e que nutria alguma esperança de que um dia eles dois fossem se casar. Investigações 

e inquirições foram realizadas pela justiça eclesiástica para atestar a veracidade dessa 

informação e, coagido pelas circunstâncias, Clemente confessou ao vigário que era livre e 

                                                           
197 ANTT, Inquisição de Lisboa, Processo de Clemente José dos Santos. 1795, proc. 6258. 



85 

 

desimpedido, sendo o dito sobre o fato de ser casado uma mera brincadeira. Alegando falta de 

provas, o vigário autorizou Clemente a se casar.198 

Assim, em fevereiro de 1784, ele se tornou bígamo ao casar-se pela segunda vez com 

Maria Teresa, com quem teve uma filha e viveu junto até o início de 1790. Ao receber a notícia 

da morte do sogro, ele partiu em direção a São Paulo na intenção de tomar posse dos bens que 

lhe eram de direito. Entretanto, ao chegar na Vila de Lages, ele e sua esposa decidiram não 

prosseguir a viagem por medo do gentio e ali residiram durante oito meses quanto então foi 

preso por ordem do Tribunal do Santo Ofício. Segundo o Vigário João Diniz Alvarez de Lima, 

Clemente foi preso “sem mais trastes nem bens que uns ferros aos pés” e Maria Teresa ficou 

“pobre e tão miserável que não tem com que passar-se a este Continente, de onde é natural”. 

Encaminhado para Porto Alegre, Clemente pensou que a prisão era fruto de alguma 

artimanha do capitão Custódio Ferreira,199 porém desconhecia que em Portugal fora denunciado 

por sua primeira esposa, Maria Batista, nesta época com 56 anos de idade. Investigando a 

veracidade do primeiro matrimônio, inquisidores de Coimbra ordenaram ao vigário da freguesia 

de Ceira que notificassem testemunhas que pudessem atestar a acusação recebida. Durante o 

seu testemunho, Maria Batista afirmou que ao ouvir “publicar na Igreja de sua freguesia uns 

banhos em nome do dito seu marido em que se dizia estava casado naquelas terras com fiança 

a eles, saiu aos mesmos com impedimento de que estava viva”.200 

Recolhido todos os testemunhos que asseguraram o primeiro matrimônio do ex-soldado, 

a Inquisição ordenou diligências para o extremo sul da colônia com o objetivo de certificar 

ainda mais a denúncia recebida e de prender o bígamo. Ao passo que ocorreu essa inquirição – 

da qual Custódio Ferreira foi uma das testemunhas –, Clemente permaneceu preso por um ano 

em Porto Alegre. De lá foi enviado para o Rio de Janeiro e depois para Lisboa, provavelmente 

em 1792. Em território português, permaneceu preso nos cárceres lusitanos por dois anos e em 

1795 ocorreu o seu julgamento. Em janeiro daquele ano, diante dos inquisidores, confessou os 

seus pecados: “...de tudo quanto tem confessado nesta Mesa está sumamente arrependido, e não 

cometeu o crime de se casar pela segunda vez mais que por miséria e fragilidade sua, e não por 

                                                           
198 Arquivo Histórico da Cúria Metropolitana de Porto Alegre. Processos do Juízo Eclesiástico. Clemente José 

dos Santos. 1783, nº 45. 
199 Segundo Clemente, o capitão teria ordenado que um capataz o matasse durante a jornada até São Paulo. 
200 ANTT, Inquisição de Lisboa, Processo de Clemente José dos Santos. 1795, proc. 6258. 



86 

 

sentir mal dos Sacramentos da Santa Madre Igreja...”.201 Três meses se passaram e no dia 20 de 

março de 1795, a Inquisição anunciou a sua sentença, dando por encerrado o caso do ex-

soldado: 

[...] sendo presente [o Réu] lhe foi dito que não torne mais a cometer as culpas 

porque foi preso nestes cárceres, nem outro sujo conhecimento pertença ao 

Santo Ofício, sob pena de ser mais gravemente castigado. Que cuide da 

reforma de sua vida e de dar bom exemplo para de alguma forma desvanecer 

o escândalo que com as ditas suas culpas causou. E cumprirá na forma de sua 

sentença o degredo de cinco anos para Angola, tendo instrução ordinária e 

cumprirá suas penitências e tudo mais que prometeu em sua abjuração [...].202 

 

Como mencionado no início desse excerto, o caso do Clemente nos evidencia inúmeros 

elementos. Evidencia a prática do perdão régio àqueles que recebiam a pena capital como 

sentença; nos prova mais uma vez que o simplório argumento de “desprezar o matrimônio” dito 

exaustivamente pela Inquisição quase sempre não se configura como uma verdade, haja vista 

que as história apresentadas aqui e tantas outras analisadas pelos historiadores ou até aquelas 

que estão enfurnadas nos arquivos da Torre do Tombo nos comprovam que as motivações para 

se contrair um novo matrimônio eram inúmeras e nem sempre agradáveis aos nubentes – vide 

a história de Clemente –; e por fim, destaca a extensão da atuação do aparato inquisitorial na 

Metrópole e, principalmente, na Colônia portuguesa, mesmo numa época em que o Tribunal 

estava mais enfraquecido. Corrobora a ideia de que mesmo em seus momentos de fraqueza, o 

horrendum tribunale não se esmoreceu e continuou ativo e temeroso, afinal, mesmo nas mais 

isoladas áreas do território português os “tentáculos” da instituição estiveram presentes e 

atuante. 

  

                                                           
201 Para saber mais detalhes da história do Clemente José, ver: KÜHN, Fabio. A atuação do Tribunal do Santo 

Ofício no extremo sul do Brasil: Um caso porto-alegrense (1790-1795). Anos 90. Porto Alegre, n.8, p.113-124, 

1997. 
202 ANTT, Inquisição de Lisboa, Processo de Clemente José dos Santos. 1795, proc. 6258. 



87 

 

CONCLUSÃO 

 

Nas páginas anteriores procuramos dissertar sobre os erros humanos condenados social e 

religiosamente. Narramos a trajetória de altos e baixos da Inquisição, detalhamos a história dela 

na Península Ibérica e dissertamos sobre a presença deste aparelhamento político-religioso no 

Brasil, que só não causou mais problemas a sociedade que se forjava aqui porque não foi 

possível instituir o seu tribunal em nossas terras. Contudo, o nosso maior objetivo foi discutir 

sobre a sexualidade brasileira, à luz de um dos delitos morais condenados pela Inquisição. Em 

nosso caso, escolhemos a bigamia, porém poderíamos ter dissertado sobre a sodomia ou a 

solicitação, por exemplo. 

Ao falar dessas temáticas visamos explicar que a formação de uma “sexualidade 

brasileira” foi construída de forma bastante diversificada. Houve mais diferenças que 

uniformizações. Ao narrar as histórias folhetinescas de inúmeros bígamos procuramos destacar 

que sim, poderia não haver pecado abaixo do Equador, como disse Caspar Barleaus ao passar 

por aqui, mas que houve em paralelo o apreço por muitas instituições estabelecidas por 

superiores. Em outras palavras, o apreço pelo casamento, que a nossa sociedade até hoje nutre, 

existe desde a nossa colônia. Não somos filhos de uma luxúria desmedia e dos pecados mais 

sórdidos, como pode parecer e quase sempre são sintetizados ao falar sobre a sexualidade do 

povo brasileiro. Após estudar os casos de bigamia é notável que não se desprezava o matrimônio 

como bradou a Inquisição e, em consequência, a Igreja. Notamos um abismo entre o discurso e 

a realidade, entre a explicação comum e as motivações particulares. 

Finalizar este trabalho sobre bigamia no Brasil Colônia evidenciou para nós a diversidade 

de pessoas que passou por nossas terras e tanto nos ensinou e como é importante conhecer a 

história do povo e não só das instituições que formaram uma nação, mesmo que para isso nós 

tenhamos que analisar os materiais deixados por tais instituições. Estudar a atuação do Tribunal 

do Santo Ofício na América Portuguesa é enxergar a sociedade brasileira através das entrelinhas 

dos inúmeros documentos produzidos por esse aparelho religioso. É conhecer, ou reconhecer, 

que a nossa sociedade foi formada por transgressores, não podemos negar, mas também por 

aqueles que seguiram a ordem e, no entanto, foram julgados – e por vezes condenados – por 

isso. 

  



88 

 

FONTES 

 

FONTES MANUSCRITAS 

 

ARQUIVO HISTÓRICO DA CÚRIA METROPOLITANA DE PORTO ALEGRE 

Processos do Juízo Eclesiástico 

Clemente José dos Santos. 1783, nº 45. 

 

INSTITUTO DOS ARQUIVOS NACIONAIS / TORRE DO TOMBO 

Processos Inquisitoriais 

Processo de Francisco de Barros Viana. 1766, proc. 409. 

Processo de José Rodrigues da Silva. 1757, proc.  501. 

Processo de Luís André. 1752, proc.  516. 

Processo de Manuel Borges Pimentel. 1774, proc. 717. 

Processo de Maria Coelha. 1709, proc. 997. 

Processo de Catarina Pereira. 1709, proc. 1009. 

Processo de Apolónia Leite Gonçalves. 1763, proc. 2270. 

Processo de Manuel da Silva. 1687, proc. 3647. 

Processo de Manuel Cristóvão. 1692, proc. 3653. 

Processo de Noutel Seco. 1692, proc. 3662. 

Processo de Clemente José dos Santos. 1795, proc. 6258. 

Processo de José de Saldanha. 1805, proc. 7050. 

Processo de Francisco Barbosa. 1766, proc. 7157. 

Processo de Manuel. 1751, proc. 8547. 

Processo de Manuel Leme da Silva. 1700, proc. 10018. 

FONTES IMPRESSAS 

 

VISITAÇÕES INQUISITORIAIS 

LAPA, José Roberto do Amaral. Livro da Visitação do Santo Ofício da Inquisição ao Estado 

do Grão-Pará 1763–1769. Petrópolis: Vozes, 1978. 

MELLO, Jose Antônio Gonsalves de. Confissões de Pernambuco 1594-1595: primeira 

visitação do Santo Oficio as partes do Brasil. Recife, PE: UFPE, 1970. 

VAINFAS, Ronaldo. (Org.). Confissões da Bahia: Santo Ofício da Inquisição de Lisboa. São 

Paulo: Companhia das Letras, 1997. 

LEGISLAÇÃO 

ORDENAÇÕES AFONSINAS. Instituto de História e Teoria das Ideias da Faculdade de 

Letras de Coimbra. Disponível em: <http://www1.ci.uc.pt/ihti/proj/afonsinas/>. 



89 

 

ORDENAÇÕES FILIPINAS. Instituto de História e Teoria das Ideias da Faculdade de Letras 

de Coimbra. Disponível em: <http://www1.ci.uc.pt/ihti/proj/filipinas/>.  

ORDENAÇÕES MANUELINAS. Instituto de História e Teoria das Ideias da Faculdade de 

Letras de Coimbra. Disponível em: <www.ci.uc.pt/ihti/proj/manuelinas/>. 

REGIMENTOS da Inquisição. In: SIQUEIRA, Sônia Aparecida (ed.). Revista do Instituto 

Histórico e Geográfico Brasileiro. Rio de Janeiro: Instituto Histórico e Geográfica Brasileiro, 

a. 157, nº 392, jul./set. 1996. 

VIDE, D. Sebastião Monteiro da. Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia 

propostas e aceitas em o Synodo Diocesano que o dito Senhor celebrou em 12 de junho do anno 

de 1707. São Paulo: Typografia de Antonio Louzada Antunes, 1853. Disponível em: 

<http://www2.senado.leg.br/bdsf/handle/id/222291>. 

OBRAS DE REFERÊNCIA 

Bíblia Sagrada. Revisada por Frei João Pedreira de Castro. São Paulo: Editora Ave Maria, 

2005. 

O Sacrossanto e Ecumênico Concílio de Trento. Sessão XXIV, Doutrina do Sacramento do 

Matrimônio. Disponível em: <http://agnusdei.50webs.com/trento29.htm>. 

 

  

http://agnusdei.50webs.com/trento29.htm


90 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

ALVES, Mariana Rocha Ramos de Oliveira. Inquisição e Bigamia Disciplinamento e 

Transgressões de Cristãos Velhos Portugueses Julgados pelo Tribunal do Santo Ofício – 

Lisboa, século XVII. 2017. 133p. Dissertação (Mestrado em História) – Universidade Federal 

Rural do Rio de Janeiro, Seropédica, 2017. 

ASSIS, Angelo Adriano Faria de. Macabéias da Colônia: Criptojudaísmo feminino na Bahia 

– Séculos XVI-XVII. 2004. 449p. Tese (Doutorado em História) – Universidade Federal 

Fluminense, Niterói, 2004. 

______. O Licenciado Heitor Furtado de Mendonça, inquisidor da Primeira Visitação do 

Tribunal do Santo Ofício ao Brasil. In: Anais do XXIII Simpósio Nacional de História - 

Guerra e Paz. Londrina, 2005. 

ASSUMPÇÃO, Michelle Trugilho. Transgressores do matrimônio: a bigamia através da ótica 

inquisitorial. In: Anais do XIV Encontro Regional da ANPUH-Rio – Memória e 

Patrimônio. Rio de Janeiro, 2010. 

BETHENCOURT, Francisco. Declínio e extinção do Santo Ofício. In: Revista de História 

Económica e Social, Lisboa, nº 20, 1987. 

______. História das Inquisições – Portugal, Espanha e Itália: séculos XV-XIX. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2000. 

BICALHO, Maria Fernanda Baptista. A França Antártica, o corso, a conquista e a "peçonha 

luterana". História, Franca, v. 27, n. 1, p. 29-50, 2008. Disponível em: 

<http://www.scielo.br/pdf/his/v27n1/a04v27n1.pdf>. Acesso em: 29 jul. 2018. 

BOFF, Leonardo. Prefácio. In: Eymerich, Nicolau. Manual dos Inquisidores. Rio de Janeiro: 

Rosa dos Tempos; Brasília: Fundação da Universidade de Brasília, 1993. 

BOXER, Charles. A igreja militante e a expansão ibérica: 1440-1770. São Paulo: Companhia 

das Letras, 2007. 

BRAGA, Isabel M. R. Mendes Drumond. A bigamia em Portugal na época moderna: Sentir 

mal do sacramento do matrimônio?. Lisboa: Hugin Editores, 2003. 

______. O Brasil Setecentista como cenário de bigamia. In: Estudos em homenagem a Luís 

António de Oliveira Ramos. Porto: Faculdade de Letras da Universidade do Porto, 2004, p. 

299-311. 

BRITTO, Rossana Gomes. A saga de Pero do Campo Tourinho: o primeiro processo da 

Inquisição no Brasil. Petrópolis: Vozes, 2000. 

CALAINHO, Daniela. Entre o Social e o Poder: os familiares do Santo Ofício no Brasil 

Colonial. In: História Hoje – Balanço e Perspectivas – ANPUH. Rio de Janeiro: UERJ, 1990. 

Carta de Pero Vaz de Caminha. In: DIAS, Carlos Malheiro (org.) História da Colonização 

Portuguesa do Brasil. v. 2, Porto: Litografia Nacional, 1923, p. 99. Grifo no original apud 

http://www.scielo.br/pdf/his/v27n1/a04v27n1.pdf


91 

 

SOUZA, Laura de Mello e. O Diabo e a Terra de Santa Cruz. São Paulo: Companhia das 

Letras, 1986. 

CARNEIRO, Maria Luiza Tucci. Preconceito racial em Portugal e no Brasil Colônia: os 

cristãos-novos e o mito de pureza de sangue. São Paulo: Perspectiva, 2005. 

CORVISIER, Andre. História moderna. São Paulo: DIFEL, 1976. 

DELUMEAU, Jean. A civilização do Renascimento. Lisboa: Estampa, 1994. 

FALBEL, Nachman. Heresias medievais. São Paulo: Perspectiva, 2007. 

FEITLER, Bruno; LIMA, Lana; VAINFAS, Ronaldo (Org.). A Inquisição em xeque: temas, 

controvérsias, estudos de caso. Rio de Janeiro: EdUERJ, 2006. 

______. Nas malhas da Inquisição: Igreja e Inquisição no Brasil: Nordeste, 1640-1750. São 

Paulo: Alameda; Phoebus, 2007. 

FERNANDES, Alécio Nunes. Dos manuais e regimentos do Santo Ofício Português: a longa 

duração de uma justiça que criminalizava o pecado (séc. XIV-XVIII). 2011. 149 f. Dissertação 

(Mestrado em História) – Universidade de Brasília, Brasília, 2011. 

GAUDEMET, Jean. Le mariage en Occident – Les Moeurs et le Droit. Paris: Les Éditions 

Du Cerf, 1987, p. 188-191 apud MACHADO, Emily J. Mulheres Inquietas: bigamia feminina 

no Atlântico Português (séculos XVI-XIX). 2016. 227 fl. Dissertação (Mestrado em História) 

– Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2016. 

GINZBURG, Carlo. O Inquisidor como antropólogo. Revista Brasileira de História. São 

Paulo, set.90-fev. 91, vol. 11, nº. 21, pp. 9-20. 

______. Freud, o homem dos lobos e os lobisomens. Mitos, emblemas, sinais: morfologia e 

história. São Paulo: Companhia das Letras, 2007. 

GOMES, Verônica de Jesus. A Inquisição e a Sodomia Religiosa: o pecado nefando em 

Portugal e na América Portuguesa, 2006. 80fl. Graduação (Monografia em História) – 

Universidade Veiga de Almeida, Rio de Janeiro, 2006. 

GONZAGA, João Bernardino. A Inquisição em seu Mundo. São Paulo: Saraiva, 1994. 

GORENSTEIN, Lina. A terceira visitação do Santo Ofício às partes do Brasil (século XVII). 

In FEITLER, Bruno; LIMA, Lana; VAINFAS, Ronaldo (Org.). A Inquisição em xeque: temas, 

controvérsias, estudos de caso. Rio de Janeiro: EdUERJ, 2006, p. 25-31. 

HERCULANO, Alexandre. História da Origem e Estabelecimento da Inquisição em 

Portugal. Porto Alegre: Editora Pradense, 2002. 

HOUAISS, Antonio; VILLAR, Mauro de Salles; FRANCO, Francisco Manoel de Mello. 

Dicionário Houaiss da língua portuguesa. Rio de Janeiro: Objetiva, 2009, p. 1013. 

KARNAL, Leandro. Pecar e Perdoar – Deus e o Homem na História. 2 ed. Rio de Janeiro: 

HarperColins, 2017, p. 25. 



92 

 

KÜHN, Fabio. A atuação do Tribunal do Santo Ofício no extremo sul do Brasil: Um caso porto-

alegrense (1790-1795). Anos 90. Porto Alegre, n.8, p.113-124, 1997. 

______. As redes de distinção: familiares da Inquisição na América Portuguesa do século 

XVIII. Varia História. v. 26, n. 43, jan.-jun. 2010. 

LE GOFF, Jacques; SCHMITT, Jean-Claude; FRANCO JR., Hilário. Dicionário temático do 

ocidente medieval v. 2. Bauru: EDUSC, 2006,  

LUZ, Liliane Pinheiro da. Inquisição: Poder e Política em terras Lusitanas (1536-1540), 

2001.109p. Dissertação (Mestrado em História) – Universidade Federal do Paraná, Curitiba, 

2001.  

MACHADO, Emily J. Mulheres Inquietas: bigamia feminina no Atlântico Português (séculos 

XVI-XIX). 2016. 227 fl. Dissertação (Mestrado em História) – Universidade Federal da Bahia, 

Salvador, 2016. 

MAIA, Ângela Vieira. À Sombra do Medo. Rio de Janeiro: Fundação Biblioteca Nacional, 

2003, p. 89 apud GOMES, Verônica de Jesus. A Inquisição e a Sodomia Religiosa: o pecado 

nefando em Portugal e na América Portuguesa. 2006. 80fl. Graduação (Monografia em 

História) – Universidade Veiga de Almeida, Rio de Janeiro, 2006. 

MARCOCCI, Giuseppe; PAIVA, José Pedro. História da Inquisição portuguesa: 1536-1821. 

A Esfera dos Livros, 2013. 

MATTOS, Yllan de. Uma visitação fora de seu tempo? O Santo Ofício no Grão-Pará pombalino 

(1750-1774) In: Daniela Buono Calainho. (Org.). Caminhos da intolerância do mundo 

ibérico do Antigo Regime. 1 ed. Rio de Janeiro: Contra-capa, 2013, pp. 1-20. 

MATTOSO, José. A longa persistência da barregania. As faces de Eva, 1(2), Lisboa, 1999. 

MONTEIRO, Lucas Maxmiliano. A Inquisição não está aqui: a presença do Tribunal do Santo 

Ofício no extremo-sul da América Portuguesa (1680-1821). 2011. 219f. Dissertação (Mestrado 

em História) – Universidade Federal do Rio Grande do Sul, Porto de Alegre, 2011. 

MOTT, Luiz. Sodomia não é heresia: dissidência moral e contracultura. In: VAINFAS, 

Ronaldo; FEITLER, Bruno; LAGE, Lana, (Orgs). Inquisição em Xeque: temas, controvérsias, 

estudos de caso. Rio de Janeiro: EdUERJ, 2006. 

______. A Inquisição em Ilhéus. In: MOTT, Luiz. Bahia – Inquisição e Sociedade. Salvador: 

EDUFBA, 2010, pp. 171-191. 

______. A Inquisição em Sergipe. São Cristóvão: Editora UFS; Aracaju: IHGSE, 2013 

MOUSNIER, Roland. A História Geral das Civilizações. Os séculos XVI e XVII. São Paulo: 

Difel, 1960, p. 87 apud GOMES, Verônica de Jesus. A Inquisição e a Sodomia Religiosa: o 

pecado nefando em Portugal e na América Portuguesa, 2006. 80fl. Graduação (Monografia em 

História) – Universidade Veiga de Almeida, Rio de Janeiro, 2006. 



93 

 

NAZARIO, Luiz. Autos-de-fé como Espetáculos de Massa. São Paulo: Associação Editorial 

Humanitas: FAPESP, 2005, p. 60. 

NOVINSKY, Anita. Cristãos novos na Bahia: a Inquisição no Brasil. São Paulo: Perspectiva, 

1992. 

______. Inquisição: prisioneiros do Brasil. Séculos XVI-XVIII. Rio de Janeiro: Expressão e 

Cultura, 2002. 

______. A Inquisição. São Paulo: Brasiliense, 2012. 

PAIVA, José Pedro. Baluartes da fé e da disciplina: o enlace entre a Inquisição e os bispos 

em Portugal (1536-1750). Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 2011. 

PEREIRA, Ana Margarida Santos. A Inquisição no Brasil: aspectos da sua atuação nas 

Capitanias do Sul: de meados do séc. XVI ao início do séc. XVIII. Coimbra: Faculdade de 

Letras da Universidade de Coimbra, 2006. 

______. Terceira Visitação do Santo Ofício às partes do Brasil. Capitanias do Sul, 1627-1628. 

In: POLITEIA: História e Sociedade. Vitória da Conquista, vol. 1, n. 1, 2011, pp. 35-60. 

PIERONI, Geraldo. Religião e Gênero: Inquisição Portuguesa e as mulheres acusadas de 

bigamia banidas para o Brasil. FAZENDO O GÊNERO: DIÁSPORAS, DIVERSIDADES, 

DESLOCAMENTOS, 9, 2010, Santa Catarina, Anais... Santa Catarina: UFSC, 2010. 

Disponível em: 

<http://www.fazendogenero.ufsc.br/9/resources/anais/1268222233_ARQUIVO_bigamia_flori

pa.pdf>. Acesso em: 1 abr. 2018. 

QUEIROZ, Tereza Aline Pereira de. As heresias medievais: a heresia no universo da ordem; 

as doutrinas heréticas na Europa; arte e heresia. 4. ed. São Paulo: Atual, 1988. 

RAMOS, Donald. Bigamia e valores sociais e culturais no Brasil colonial: o caso de Manuel 

Lourenço Flores e seu contexto histórico. In: SILVA, Maria Beatriz Nizza (coord.) 

Sexualidade, família e religião na colonização do Brasil. Lisboa: Livros Horizonte, 2000, p. 

116 apud ALVES, Mariana Rocha Ramos de Oliveira. Inquisição e Bigamia Disciplinamento 

e Transgressões de Cristãos Velhos Portugueses Julgados pelo Tribunal do Santo Ofício 

(Lisboa, século XVII). 2017. 133p. Dissertação (Mestrado em História) – Universidade 

Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica, 2017. 

Regimento de Tomé de Souza – 17/12/1548. In DIAS, Carlos Malheiro (org.) História da 

Colonização Portuguesa do Brasil. v. 3. Porto: Litografia Nacional, 1923, p. 347 apud 

SOUZA, Laura de Mello e. O Diabo e a Terra de Santa Cruz. São Paulo: Companhia das 

Letras, 1986. 

SARTI, Raffaella. Casa e família: Habitar, comer e vestir na Europa Moderna. Lisboa. 

Editorial Estampa, 2001, p. 39-42 apud MACHADO, Emily J. Mulheres Inquietas: bigamia 

feminina no Atlântico Português (séculos XVI-XIX). 2016. 227 fl. Dissertação (Mestrado em 

História) – Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2016. 

http://www.fazendogenero.ufsc.br/9/resources/anais/1268222233_ARQUIVO_bigamia_floripa.pdf
http://www.fazendogenero.ufsc.br/9/resources/anais/1268222233_ARQUIVO_bigamia_floripa.pdf


94 

 

SARAIVA, Antônio José. Inquisição e Cristãos – Novos. Lisboa: Editorial Estampa. 

Colecção: Histórias de Portugal, 1994, p. 47 apud SOUZA, Grayce Mayre Bonfim. Para 

remédio das almas: comissários, qualificadores e notários da Inquisição portuguesa na Bahia 

(1692-1804). 2009. 259fl. Tese (Doutorado) – Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2009. 

SCHWARTZ, Stuart. Cada um da sua Lei: tolerância religiosa e salvação no mundo atlântico 

ibérico. São Paulo/Bauru: Companhia das Letras/Edusc, 2009. 

SILVA, Maria Beatriz Nizza da. “Bígamas e seduzidas em Portugal e no Brasil”. As faces de 

Eva, 1(2), Lisboa, 1999, p. 30 apud ALVES, Mariana Rocha Ramos de Oliveira. Inquisição e 

Bigamia Disciplinamento e Transgressões de Cristãos Velhos Portugueses Julgados pelo 

Tribunal do Santo Ofício (Lisboa, século XVII). 2017. 133p. Dissertação (Mestrado em 

História) – Universidade Federal Rural do Rio de Janeiro, Seropédica, 2017. 

SIQUEIRA, Sônia. A Inquisição Portuguesa e a Sociedade Colonial. São Paulo: Ática, 1978. 

SOUZA, Grayce Mayre Bonfim. Para remédio das almas: comissários, qualificadores e 

notários da Inquisição portuguesa na Bahia (1692-1804). 2009. 259f. Tese (Doutorado) – 

Universidade Federal da Bahia, Salvador, 2009. 

SOUZA, Laura de Mello e. O Diabo e a Terra de Santa Cruz. São Paulo: Companhia das 

Letras, 1986. 

TAVARES, Maria José Pimenta Ferro. Judaísmo e Inquisição: estudos. Lisboa: Editorial 

Presença, 1987, p. 23. 

TORRES, José Veiga. Da repressão religiosa para a promoção social: a Inquisição como 

instância legitimadora da promoção social da burguesia mercantil. In: Revista Crítica de 

Ciências Sociais. n. 40. Coimbra, out. 1994, pp. 109-135. 

VAINFAS, Ronaldo. Casamento, amor e desejo no Ocidente Cristão. Série Princípios. São 

Paulo: Ática, 1986. 

______. Verbete: “Visitações do Santo Ofício”. Dicionário do Brasil Colonial (1500 – 1808). 

Rio de Janeiro: Objetiva, 2000. 

______. Trópico dos Pecados: moral, sexualidade e Inquisição no Brasil. Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 2010. 

VIEIRA, Padre António. De Profecia e Inquisição. Brasília: Senado Federal, 2001. 

 


